412021

IRIS
ISSN : 2779-2005
Publisher : UGA Editions

41] 2021
STl Les imaginaires du dragon : des
mythologies a la botanique

Edited by Fleur Vigneron

@ https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2050

Electronic reference

« Les imaginaires du dragon : des mythologies a la botanique », IRIS [Online],
Online since 28 novembre 2021, connection on 22 mars 2024. URL :
https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2050

Copyright
CCBY-SA4.0

ISBN : 978-2-37747-323-6
DOI: 10.35562/iris.2050

| LY
(#) Prairial’
Péle éditorial
Lyon Saint-Etienne



https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2681
https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2050

IRIS, 41|2021

INTRODUCTION

Lannée 2021 nous invite a reprendre la mesure de I'ceuvre de Gilbert Durand né il
y a tout juste cent ans. La revue Iris consacre sa partie « Mythodologies » a cette
réflexion sur I’héritage du maitre savoyard. Les deux premiéres contributions
constituent un hommage, tandis que les trois autres articles analysent la pensée
durandienne a I'aune de notre époque, en examinant les enjeux théoriques actuels
de I'imaginaire.

La partie « Topiques » consacrée a I'imaginaire des dragons n'oublie pas le
centenaire de la naissance de Gilbert Durand, puisqu’elle permet au lecteur de
retrouver un article de ce dernier et de Chaoying Sun publié deux fois en Belgique
mais difficilement accessible : « Renversement européen du dragon asiatique ».
Avant ce texte qui compare I'imaginaire du dragon en Asie — principalement en
Chine — et en Europe occidentale, Bernard Sergent propose une contribution qui
dévoile toutes les problématiques et expose les diverses fonctions des dragons,
avec un point de vue large, englobant les cing continents. Apreés cette approche
des mythologies du dragon et I'essai comparatif entre les mondes asiatique et
occidental, diverses enquétes font passer d’une culture a une autre en
s'intéressant a I'’épopée byzantine et persane, aux sources historiques polonaises
et aux récits de la vie de sainte Marthe. On termine avec les noms des plantes qui
ne sont jamais loin de la mythologie et dont plusieurs convoquent la
représentation du dragon, comme serpentaire ou estragon.



ISSUE CONTENTS

Fleur Vigneron
Editorial

Mythodologies. — Centenaire de la naissance de Gilbert Durand :

I’héritage durandien
Edited by Isabelle Krzywkowski

Catarina Sant’Anna
Le dramatique et ses enjeux dans les Structures anthropologiques de I'imaginaire de
Gilbert Durand

Jean-Pierre Sironneau
Imaginaire et politique

Philippe Walter
Tout est image. Pour une propédeutique de I'imaginaire

Jean-Jacques Wunenburger
Imaginaire technologique, typologie, innovation, rénovation

Joél Thomas
Imaginaire et neurosciences. Histoire des théories et des représentations du
cerveau humain et de ses fonctions, de 'Antiquité au xxi€ siécle

Topiques. — Les imaginaires du dragon : des mythologies a la
botanique
Edited by Fleur Vigneron

Bernard Sergent
Autour du dragon

Chaoying Sun and Gilbert Durand
Renversement européen du dragon asiatique

Nina Soleymani Majd
De quelques éléments de la symbolique du dragon dans I'épopée byzantine et
persane

Adrien Quéret-Podesta
Draco flammivomus, holophagus, draco : les dragons dans les plus anciennes sources
historiques polonaises

Maria Angeles Llorca Tonda
Représentation(s) et fonction(s) d’'un dragon nommé Tarasque dans des
réécritures médiévales de la Vie de sainte Marthe

Audrey Dominguez



Plantes et dragons
Facettes

Elefthéria Karagianni
Les mythes et les symboles grecs anciens et judéo-chrétiens dans le roman
Le Cercle de Stratis Tsirkas

Jean-Charles Berthet
llas et Solvas. Fragments d’un roman (en vers) de la Table ronde inconnu

K6ji Watanabe
Le chat-monstre dans Meigetsu-ki de Fujiwara no Teika : premiére occurrence du
terme nekomata dans la littérature japonaise ?

Comptes rendus
Philippe Walter

Julien d’'Huy, Cosmogonies. La préhistoire des mythes

Mathieu Dijoux
Bernard Emery, Les Moines pétrifiés ou la légende des Sarrasins dans le Sisteronais

Cristina Noacco
Karin Ueltschi et Flore Verdon (dir.), Grandes et Petites mythologies I. Monts et
abimes : des dieux et des hommes

Laurence Doucet
Claude Lecouteux, Histoire légendaire du roi Salomon

Philippe Bellissent
Hervé Tiffon, Essai sur la naissance du Culturel. La Iégende des humains



Editorial
Fleur Vigneron

Copyright
CCBY-NC4.0

OUTLINE

Remerciements

TEXT

1 Lannée 2021 nous invite a reprendre la mesure de 'ceuvre de Gilbert
Durand né il y a tout juste cent ans. Sous la direction d’Isabelle
Krzywkowski, la revue Iris consacre sa partie « Mythodologies » a
cette réflexion sur I'héritage du maitre savoyard. Certains des articles
réunis ici ont d’'abord fait 'objet d'une communication lors du
colloque célébrant les cinquante ans de recherche sur I'imaginaire,
organisé en novembre et décembre 2016 a Chambéry et a Grenoble.
Les deux premieres contributions constituent un hommage, d'une
part en relisant les Structures anthropologiques de l'imaginaire,
d’autre part en montrant comment les théories de Gilbert Durand
permettent d’'analyser les rapports entre imaginaire et politique. Les
trois autres articles analysent la pensée durandienne a 'aune de
notre époque, en examinant les enjeux théoriques actuels de
I'imaginaire. Pour commencer, Philippe Walter envisage une
propédeutique de I'imaginaire et s'intéresse au role maieutique des
images. En outre, on constate aujourd’hui que les sciences et les
techniques ont adopté le concept d'imaginaire et Jean-Jacques
Wunenburger y voit une des clés de I'innovation technologique. Enfin,
Joél Thomas présente I'évolution historique des représentations du
cerveau de I'Antiquité a nos jours et I'on pourrait conclure de ce
panorama que la validation des études sur l'imaginaire passe par les
neurosciences contemporaines.

2 La partie « Topiques » consacrée a I'imaginaire des dragons n'oublie
pas le centenaire de la naissance de Gilbert Durand, puisqu'elle
permet au lecteur de retrouver un article de ce dernier et de



IRIS, 412021

Chaoying Sun publié deux fois en Belgique — en 1996 puis 1997 —
mais difficilement accessible : « Renversement européen du dragon
asiatique ». Rappelons d’ailleurs que Gilbert Durand s'intéresse aussi
au dragon en tant que figure lunaire dans les Structures
anthropologiques de 'imaginaire (Durand, 1992, p. 359-369). Dans
cette section « Topiques », avant ce texte qui compare l'imaginaire du
dragon en Asie — principalement en Chine — et en Europe
occidentale, Bernard Sergent propose une contribution qui dévoile
toutes les problématiques et expose les diverses fonctions des
dragons, avec un point de vue large, englobant les cinq continents.
Apres cette approche des mythologies du dragon et I'essai comparatif
entre les mondes asiatique et occidental, diverses enquétes font
passer d’'une culture a une autre en s'intéressant a I'épopée byzantine
et persane, aux sources historiques polonaises et aux récits de la vie
de sainte Marthe. Dans le premier article de cette série, Nina
Soleymani Majd montre que le dragon n'est pas toujours une figure du
mal a combattre, ne serait-ce que parce que, du point de vue
symbolique, il est aussi un symbole de puissance. De méme, les
chroniques polonaises s'averent parfois ambivalentes, car le dragon
est certes souvent a abattre, mais il apparait également dans des
comparants pour valoriser certains personnages accomplissant des
exploits guerriers. Quant a sainte Marthe, il s'agit clairement d'une
figure sauroctone, toutefois, selon les textes, on observe des
variations dans la présentation du dragon, dont le but serait de
s'adapter au public de I'ceuvre en question. On termine avec les noms
des plantes qui ne sont jamais loin de la mythologie et dont plusieurs
convoquent la représentation du dragon, comme serpentaire ou
estragon. En reprenant les caractéristiques de I'image du dragon,
Audrey Dominguez explique comment ces dernieres ont servi a
nommer et a définir certains végétaux.

3 En ce qui concerne les varia, la section « Facettes » offre d'abord une
étude des mythes et des symboles dans Le Cercle de I'écrivain grec
Stratis Tsirkas, dont I'action se situe en 1942, en pleine guerre
mondiale. On pourra également découvrir les fragments d'un roman
arthurien : Ilas et Solvas. Ce dernier est inédit et Jean-Charles Berthet
accompagne le texte original d'un commentaire et d'une traduction
en francgais moderne. Enfin, on trouvera une suite des anecdotes
japonaises sur les chats publiées et commentées dans le



IRIS, 412021

numéro 40 d’Iris. Alors qu'il était déja inquiétant dans les histoires
précédentes, cette fois-ci, le chat va jusqu’a se transformer en un
monstre nommé nekomata dans les Heures oisives, ceuvre composée
vers 1330 par Yoshida Kenko.

4 Le numéro se termine avec les recensions des ouvrages de Julien
d’Huy, Bernard Emery, Karin Ueltschi, Claude Lecouteux et
Hervé Tiffon.

5 Bonne lecture !
Remerciements
6 Je souhaite remercier deux étudiants de lettres ayant participé a la

préparation de ce numéro lors d'un stage : Pauline Modolo, en
troisieme année de licence, et Rémi Sieffert, en premiere année
de master.

7 Les relecteurs sont restés dans 'anonymat tout le temps de la
préparation de ce numéro, conformément a la politique scientifique
de la revue qui évalue les contributions en double aveugle (avec
auteurs et évaluateurs anonymes lors du processus de relecture),
mais au moment de la publication, il devient possible de les
remercier. Outre les membres du comité de lecture, mes
remerciements vont a :

e Yannick Bruneton (Université de Paris) ;

e Alain Delissen (Ecole des hautes études en sciences sociales) ;

e Joélle Ducos (Sorbonne Université) ;

e Ryszard Grzesik (Académie polonaise des sciences, Institut d'études
slaves, département d’histoire, Varsovie) ;

e Edward Skibinski (Institut d’histoire de la Faculté d’histoire dAdam
Mickiewicz, Poznan) ;

e Koji Watanabe (Université Chuo, Tokyo).

BIBLIOGRAPHY

Duranp Gilbert, 1992, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire. Introduction a
Uarchétypologie générale [1960], Paris, Dunod.



IRIS, 412021

AUTHOR

Fleur Vigneron

Univ. Grenoble Alpes, CNRS, Litt&Arts, 38000 Grenoble, France
IDREF : https://www.idref.fr/068972733

HAL : https://cv.archives-ouvertes.fr/fleur-vigneron

ISNI : http://www.isni.org/000000011662430X

BNF : https://data.bnf.fr/fr/14450830


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=845

Mythodologies. — Centenaire de la
naissance de Gilbert Durand:
I'héritage durandien



Le dramatique et ses enjeux dans les
Structures anthropologiques de l'imaginaire
de Gilbert Durand

The Dramatic and Its Issues in the Anthropological Structures of the
Imaginary by Gilbert Durand

Catarina Sant’Anna
DOI: 10.35562/iris.2066

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

Cet article examine la place du dramatique dans les Structures
anthropologiques de l'imaginaire (G. Durand, 1960), a travers une approche
comparative entre cet ouvrage et deux autres : Les Concepts fondamentaux
de poétique (E. Staiger, 1946) et Les Deux cent mille situations dramatiques

(E. Souriau, 1950), afin d'envisager un autre ordre possible pour la séquence
des structures proposées par Gilbert Durand, méme si l'auteur a déclaré en
note ne pas avoir choisi de suivre « le plan ontogéneétique de I'apparition des
réflexes dominants ».

English

This paper aims to examine the place of the dramatic in the Anthropological
Structures of the Imaginary (G. Durand, 1960), through a comparative
approach between this work and two others: Les Concepts fondamentaux

de poétique (E. Staiger, 1946) and Les Deux cent mille situations dramatiques
(E. Souriau, 1950), in order to consider another possible order for the
sequence of the structures proposed by Gilbert Durand, although the
author declared in a note that he did not choose to follow “the ontogenetic
plane of the emergence of dominant reflexes” (translation by C. Sant’/Anna).

INDEX

Mots-clés
dramatique, lyrique, nocturne, mystique, épique, diurne

Keywords
dramatic, lyrical, nocturnal, mystical, epic, diurnal



IRIS, 412021

OUTLINE

Le drame et le dramatique selon Etienne Souriau, Gilbert Durand et Jean-
Jacques Wunenburger
Les structures symboliques de I'imaginaire et les genres de la poétique
Le genre lyrique et les structures mystiques ou antiphrasiques
Le genre épique et les structures diairétiques ou schizomorphiques
Le genre dramatique et les structures synthétiques ou dramatiques de
I'imaginaire
Conclusion

TEXT

1 « Ce neeud gordien des deux mysteres dans les hommes et dans les
choses que le long travail, le double travail de I'anthropologie
moderne et de la pensée scientifique doit entreprendre de déméler »
(Bachelard, 2010, p. 26) ; « Le réel se laisse certes apprivoiser,
arraisonner par la représentation, mais quelles que soient l'acuité et
la pénétration de son appréhension, la pensée bute toujours sur un
excédent, un reste, qui la désar¢onne » (Wunenburger, 1990, p. 9). Ces
deux déclarations que font respectivement un maitre et un disciple
de Gilbert Durand semblent dialoguer dans le sens des difficultés de
déchiffrement de 'homme et du monde par la raison. Comme l'a écrit
Friedrich von Schiller : « Pourquoi I'esprit vivant ne peut se révéler a
l'esprit ? Si'ame parle, ah ! Ce n'est déja plus 'ame qui parle. » (Cité
par Staiger, 1972, p. 166) !

2 Cet article propose de commenter la place occupée par le dramatique
au sein des Structures anthropologiques de 'imaginaire, ouvrage
publié par Gilbert Durand en 1960. Tout d’abord, on examinera les
points communs entre Etienne Souriau (Les Deux cent mille
situations dramatiques, 1950) et Gilbert Durand a propos des termes
drame et dramatique ; on en profitera pour observer au passage la
lecture que fait également Gilbert Durand d’Henri Gouhier sur le
théatre (L'Essence du thédtre, 1943). Ensuite, on établira une
correspondance entre les caractéristiques des trois structures
anthropologiques durandiennes et les trois genres fondamentaux de
poétique (le lyrique, I'épique et le dramatique) que congoit Emil



IRIS, 412021

Staiger (Grundbegriff der Poetik, 1946), sans oublier les éclairantes
réflexions de Jean-Jacques Wunenburger dans la

Raison contradictoire (1989) sur la pensée du complexe a partir de
'un, du deux et du trois et des rapports dynamiques des forces en jeu.

3 Il s’agit surtout de prendre en considération le changement quopere
Gilbert Durand dans l'ordre de la présentation discursive des trois
grandes structures symboliques appartenant aux régimes diurne et
nocturne de représentation des images, par rapport a 'ordre de ces
structures proposé dans le grand tableau synoptique ou
« Classification isotopique des images », en fin de 'ouvrage de 1960
déja cité (Durand, 1969, p. 506-507), avant de faire finalement
I'expérience d'une troisieme forme possible de séquence pour les
trois structures symboliques durandiennes, cela déja sous
linspiration de la séquence des trois genres poétiques tels que les
enchaine Emil Staiger, qui s'inspire des trois plans du langage décrits
par Ernst Cassirer dans Philosophie des formes symboliques, en 1923.

Le drame et le dramatique selon
Etienne Souriau, Gilbert Durand
et Jean-Jacques Wunenburger

4 La notion de drame est traditionnellement liée a I'art du théatre et est
souvent présente dans les différents ouvrages de Gilbert Durand,
dont l'intérét se manifestait notamment pour le « drame lyrique »,
l'opéra. Selon Chaoying Durand-Sun, Gilbert Durand avait méme
exercé la fonction d’administrateur du théatre Charles-Dullin, a
Chambéry, « ou il mit en scene plusieurs opéras : LEnlevement
au sérail de Mozart, Carmen de Bizet, Orphée de Gluck,

Madame Butterfly de Puccini, Faust, LEnfance du Christ, etc. »
(Durand-Sun, 2015, p. 57). Lauteur lui-méme déclare que ce théatre
fait partie des lieux de sa ville natale qui lui sont chers : «[...] au
théatre Charles-Dullin. Notre cher théatre a l'italienne, Scala en
miniature, ou a la fin des années cinquante, nous complotions avec
les amis Jean Louis, Michel Lombard et Louis Raymond ce premier
“Foyer littéraire et artistique” [...]. » (Durand, 1991, p. 22) Le méme
gofit pour le théatre qu'il avait d’ailleurs déclaré dans un entretien
publié d'abord dans LAvant-scéne Opéra n® 74 d’avril 1985, et puis



IRIS, 41]2021

dans son livre Beaux-arts et Archétypes : « [...] je me suis toujours
passionné pour le théatre lyrique, et si ces “décors” réalisés par moi
ne sont qu'un tres modeste violon d’'Ingres, il n'en demeure pas moins
qu'ils m'ont permis de mettre la main a la pate [...]. » (Durand, 1969,

p. 143) Toutefois, dans ce beau livre ou I'ceuvre de Richard Wagner
occupe une place privilégiée, Gilbert Durand avoue que son travail
s'intéresse plutdt a Richard Wagner en tant que dramaturge, c'est-a-
dire qu'il se concentre sur ses livrets, sur les mythes qui y sont
travaillés, les themes et figures récurrents, cela dans une perspective
« archétypologique et mythanalytique », car il est un « mythologue »,
non un musicologue. Il cautionne son intérét pour le drame en
évoquant sa lecture d'Opéra et Drame de Richard Wagner, quand
celui-ci critique « l'opéra ou le drame est effacé par la concession que
le musicien fait [...] a la voix du chanteur. C'est I'effacement du
dramatique au profit du “joli chant”, du bel canto [...] » (Durand, 1969,
p. 150). Mais du fait que Richard Wagner est a la fois librettiste et
musicien, il arrive que « le mythe émerge des procédures mémes de
la musique : c’'est la découverte géniale du leitmotiv qui fait entendre
cette transfiguration » (ibid.). Gilbert Durand avait déja établi dans les
pages précédentes des rapports entre le mythe et la musique, qui
sont tous les deux porteurs d'images, qui ne conceptualisent pas, ne
démontrent pas, mais « donnent a voir » et a entendre, « et pour bien
montrer, répetent » — ce sont les « redondances » du mythe et les

« reprises » musicales des themes, du leitmotiv.

5 Cela dit, on peut observer que les enjeux du dramatique sont
complexes, lorsque le terme va qualifier les « structures
synthétiques » du régime nocturne de I'imaginaire : il ne s’agit pas
seulement du conflit de forces en progression, mais aussi de retours,
de répétitions, dans le cadre des mythes et de la musique. Mais il y a
encore plus d’aspects a considérer, comme nous le verrons, en
revenant a Gilbert Durand. Toutefois, il faut évoquer avant cela
I'influence d’Etienne Souriau sur l'auteur.

6 Quand Etienne Souriau (1892-1979), professeur d’esthétique a
I'universiteé de la Sorbonne, publie en 1950 les Deux cent mille
situations dramatiques, Gilbert Durand menait encore ses etudes de
doctorat sous la direction de Gaston Bachelard — de 1947 a 1951 — a la
méme université. Etienne Souriau aura une influence décisive sur
lauteur des Structures anthropologiques de l'imaginaire — une



IRIS, 412021

influence d’ailleurs assez explicite dans son ouvrage intitulé Le Décor
mythique de la Chartreuse de Parme (1961). Toutefois, les enjeux du
dramatique sont approfondis les années suivantes et les mentions
d’Etienne Souriau sont déja reléguées en arriére-plan, alors que
lauteur met en avant des références a I'histoire des religions, comme
dans l'article « Dualismes et dramatisations, régime antithétique et
structures dramatiques de I'imaginaire », publié dans Eranos Jahrbuch
en 1964 (t. XXXIII, p. 129-176), ainsi que dans les Cahiers
internationaux de symbolisme, puis dans le chapitre III « Dualité et
drame des Winnebago a Victor Hugo » du livre LAme tigrée. Les
pluriels de psyché (p. 75-116).

7 Etienne Souriau, en 1950, congoit déja le dramatique en termes de
« forces », de « vecteurs fondamentaux », de « constellations
stellaires », de « combinaisons » et « combinatoires », de relations
entre le microcosme d'une action dramatique humaine spécifique et
le macrocosme... Gilbert Durand mentionne directement Etienne
Souriau dans au moins cing passages des SAI (abréviation déja
consacreée pour les Structures anthropologiques de 'imaginaire). Tout
d’abord, il s'agit de mieux préciser 'emploi du terme de structure en
son « dynamisme transformateur », que 'auteur veut bien dissocier
de la notion de forme, qui « se définit comme un certain arrét, une
certaine fidélité, un certain statisme » (Durand, 1969, p. 65). Lauteur
renvoie alors a Etienne Souriau, dans son livre Pensée vivante et
perfection formelle, ou la forme est plutot vue de fagon favorable :
« Maintenir cette forme a toute aventure, a toute survenance, c'est
désormais I'acte fondamental de cette vie ; son nom est aussi
Fidélité... » (Souriau, 1952, p. 273) Ce livre par ailleurs est admiré par
Gilbert Durand, car, dit-il, « il annonce d'une fagon frappante les
structures schizomorphes [...]. Lutilisation de la “cernure” des figures,
la “frontalité”, la simplification du trait, la symétrie, la dialectique
symétrique des pleins et des vides, toutes ces qualités formelles [...] »
(Durand, 1969, p. 207). Un autre détail de ce méme livre d’Etienne
Souriau attire I'attention de Gilbert Durand, quand celui-ci discute le
regime diurne des images, en tant que « mentalité pilote » pour
I'Occident, et dont les illustrations seraient « la diairétique
platonicienne et le dualisme cartésien » (ibid., p. 447-448). Gilbert
Durand affirme alors qu'Etienne Souriau « caractérise exactement



IRIS, 412021

I'attitude spirituelle platonicienne en écrivant quelle est
“hiéroglyphique” » (ibid., p. 448).

8 Mais ce sont les emprunts au Deux cent milles situations dramatiques
d’Etienne Souriau (1950) qui nous intéressent ici, dont les termes,
notions, structures et dont le fonctionnement géneral du drame
théatral semblent avoir fort inspiré 'auteur des SAI et du Décor
mythique de la Chartreuse de Parme, qui affirme toutefois prendre le
terme de drame au sens large. Etienne Souriau fournit largement les
modes d'emploi des éléments constitutifs du drame dans leurs
mécanismes et effets sur un public. Mais c’est notamment la notion
d'obstacle, surtout celui représenteé par la figure d'un tiers, qui vient
motiver ou nourrir les conflits entre deux personnages déja opposés,
qui mérite dans les SAI une mention explicite d'Etienne Souriau :

« Etienne Souriau a fait une excellente étude de cette “combinatoire
dramatique” [...]. » (Durand, 1969, p. 405) Et l'auteur cite directement
le passage : « Il n'y aurait toutefois pas de drame si la tendance ne
rencontrait aucun obstacle [...], la force de la tendance n'est
dramatique que si elle rencontre une résistance. » (Souriau, 1950,

p. 94 et suiv.)

9 Cette notion d'obstacle, dans le drame au sens large — drame humain,
drame cosmique — s'avere d'une indiscutable valeur heuristique
dans les SAI et fonctionne méme comme I'axe de I'ceuvre : « Tout
drame, au sens large auquel nous I'entendons, est toujours au moins a
deux personnages : I'un représentant le désir de vie et d’éternite,
l'autre le destin qui entrave la quéte du premier. [...] la littérature
dramatique s'inspire toujours de l'affrontement éternel de I'espérance
humaine et du temps mortel [...]. » (Durand, 1969, p. 405)
C'est justement le drame ainsi congu qui constitue, dans les SAI, le fil
conducteur du récit durandien sur la grande aventure humaine
contre le temps mortel. D'ou le fait que le drame et le dramatique ne
peuvent pas rester cantonneés aux seules « structures synthétiques ou
dramatiques », mais ont également la possibilité d'intervenir dans les
« structures mystiques ou antiphrastiques », ainsi que dans les
« structures schizomorphes ou héroiques », donc concernent non
seulement le « régime nocturne », mais aussi le « régime diurne » des
images. Le drame traverse ainsi l'existence de tout ce qui vit
— 'humain (individus, sociétés, histoire...), la nature, les dieux, le
cosmos —, car la vie est combat, a besoin de mouvement, comme I'a



IRIS, 412021

10

11

12

bien vu d’ailleurs Héraclite (voir les Fragments d’'Héraclite, éditeés et
étudiés par Charles H. Kahn, 2009 ; voir aussi I'étude de Jean-Jacques
Wunenburger, 2005). C'est dans ce sens plus large de la notion de
drame que se meut Gilbert Durand : le drame implique I'« action »,
comme l'indique son étymologie grecque.

Un corollaire de l'existence de l'obstacle est avéré par la présence de
tensions. Gilbert Durand associe « tension » et « contraste
dramatique », en se référant au « caractere dialectique ou contrastant
de la mentalité synthétique », et commente en bas de page : « Etienne
Souriau a bien mis en évidence dans l'univers dramatique cette
“tension interhumaine”, cet “arc-boutement” qui, dans I'harmonie de
I'ceuvre théatrale, constitue le dynamisme spécifique de la fonction
dramatique [...]. » (Durand, 1969, p. 403 ; Souriau, 1950, p. 48, 49, 55 et
94) En fait, Etienne Souriau le dit trés clairement : « Une situation
dramatique [...] c’est la forme particuliere de tension interhumaine et
microcosmique du moment scénique. Tout le théatre est dans ce jeu
alternatif des forces nucléaires, tantot cheminant parallelement,
tantot s'arc-boutant les unes sur les autres [...]. » (Souriau, 1950, p. 48)
Il s'agit, selon cet auteur, d'une combinaison dynamique des relations
des personnages, d'un enchainement de forces qui produisent a leur
tour des forces nouvelles, toujours en poussant vers l'avenir, en
progression, au moyen d’'accords et de désaccords, comme dans la
musique, et dont les contrastes se résolvent en « fait harmonique ».

Etienne Souriau explique que chacune de ces forces sont « des
fonctions dramatiques » qui ont leur place dans un systéme
d'ensemble, stellaire, « systeme d'oppositions ou d’attractions, de
convergences ou de divisions hostiles [...] » (Souriau, 1950, p. 55).
Comme I'a bien compris Gilbert Durand, « il ne faut pas confondre
cette dialectique des antagonistes avec l'exclusion antithetique »
(Durand, 1969, p. 403). Sur ce point, 'anthropologue semble avoir
conscience du vrai danger de son expression « structures
synthétiques ou dramatiques » : « La synthese n'est pas une
unification comme la mystique, elle ne vise pas a la confusion des
termes mais a la cohérence sauvegardant les distinctions, les
oppositions. » (Ibid.)

Pour résumer, le terme dramatique implique toujours pour Etienne
Souriau un systeme dynamique de forces structurées en contraste,



IRIS, 41]2021

13

en conflit, selon des combinatoires quasiment infinies — d’'ou le titre
Les Deux cent mille situations dramatiques — créant des « situations »
selon des « ressorts » puissants, cest-a-dire des « vecteurs »
dynamiques qui animent les personnages (voir Souriau, 1950,

p. 61-66). Les correspondances entre les deux auteurs sont donc
remarquables, méme quant au critere pour juger de la richesse d'un
personnage (Souriau) ou d'un symbole (Durand), avec quasiment
lemploi des mémes termes. Pour Etienne Souriau, un personnage qui
incarne des forces différemment valorisées est plus dynamique (plus
dramatique) qu'un autre qui ne concentre que la sympathie et les
qualités positives ; cest-a-dire que les roles faibles ne concentrent
gqu'une seule force ou fonction. Gilbert Durand dit de méme des
symboles qu'ils sont d’autant plus riches qu'ils sont polyvalents, qu'ils
sont capables de produire des alliances nombreuses, imprévues, qui
densifient leur signification et leur valeur symbolique. Position qui est
en parfait accord avec ce qu'écrit Gaston Bachelard a propos de la
richesse d'une image poétique. Pour Etienne Souriau, toute « dualité
trop évidente » est « antidramatique ». Si 'obstacle est humain, dit
l'auteur, il « Saugmente en se multipliant. D’abord, la lutte d’'un seul
contre deux, contre trois, contre tous, n'en est que plus dramatique »
(Souriau, 1950, p. 99). A la page 105, en revanche, Etienne Souriau se
demande a propos des combinatoires poussées a I'extréme de
certaines situations : « Est-il besoin de dire que nous sommes

en plein imbroglio, ou mélodrame, ou comédie d'intrigue, et que ce
réseau compliqué manque pour cela méme de puissance dramatique
en méme temps que de clarté ? » (Ibid., p. 105) En résumé : symétries,
homogénéité, équilibre de forces ne produisent pas de drame, sinon
un drame faible. Il faut que la dynamique des forces change, il faut
une dissymetrie dans un dédoublement (par exemple dans un duel,
un seul combattant rec¢oit une aide — d'un dieu ou d'un écuyer).
Lincertitude serait grave aussi pour la dynamique de I'action
dramatique. Le déséquilibre, en revanche, méme provisoire, empéche
« 'enrayement du systeme, ou sa précipitation trop rapide vers le
résultant-dénouement » (ibid., p. 108).

Etienne Souriau consideére les fonctions dramatiques comme étant
des « courants vitaux », « générateurs d'un aspect dramatique des
faits » et remarque leur caractere d’abstraction, « quelque chose de
tout a fait immatériel et spirituel : des forces pures, des directions de



IRIS, 412021

14

15

tension, des vexions » (Souriau, 1950, p. 118), comme les quatre points
cardinaux, ou comme les protons et neutrons dans I'atome. Des
forces qu'il faut faire sortir de leur isolement pour s'incarner dans « la
variété des themes ou sujets concrets » (ibid., p. 118). Or, C'est
justement ce qua fait 'anthropologie philosophique de Gilbert
Durand quelque temps plus tard — déja d’ailleurs lors de son article
de 1957, « Dualismes et dramatisations, régime antithétique et
structures dramatiques de I'imaginaire », cité supra. C'est dans cet
article — sans doute au cours de son écriture des SAI — que Gilbert
Durand expose d'une fagon assez claire sa conception du « drame » et
du « dramatique » associés a celle de structure, sous le signe du
mouvement, des transformations, de I'écoute aux incidents des
phénomenes, en étant attentif, d'un coté, aux analyses
psychologiques et aux analyses culturelles de I'histoire des religions
et, de l'autre, a la pensée poétique de celui que 'auteur considere
comme le penseur de la « théorie du drame » — Victor Hugo.

Dans cet ordre d’idées, le terme drame est défini de facon
opérationnelle et vient renforcer l'aspect de dynamisme hétérogene
attribué a la notion de structure, qui se distingue d’ailleurs de celle
employée par Claude Lévi-Strauss. En fait, la structure dramatique ne
se réduit pas a une formule vide, mais samplifie avec des exemples
concrets puisés a la morphologie sociale, aux phénomenes religieux,
pour une méthodologie anthropologique de « remplissement
progressif » des structures référées. C'est cependant la notion de
drame, développée par Victor Hugo dans sa préface de Cromwell, que
Gilbert Durand va trouver essentielle, en la résumant comme « un
mixte, un mélange dont les éléments en conflit, en tension avant que
de s'intégrer dans une synthese de l'action et de l'ceuvre », et qui
implique ainsi une « dualité surmontée », « une dualitude ». Le drame
humain surgit alors a partir de dualismes et d'un régime antithétique
d'images, comme le laisse a penser le titre de l'article de Gilbert
Durand : « Dualité et drame des Winnebago a Victor Hugo », cité
supra. La constatation que 'homme est « composé de deux étres, I'un
impérissable, 'autre mortel », comme le congoit le christianisme,
aurait permis le drame, selon 'affirmation de Victor Hugo citée par
Gilbert Durand (Durand, 1980, p. 194, note 14).

La figure opérationnelle du « tiers inclus », déja abordée ci-dessus
avec Etienne Souriau pour constituer les situations dramatiques,



IRIS, 412021

16

resurgit ici de maniere plus élaborée a partir d'exemples
anthropologiques assez concrets observés par Claude Lévi-Strauss
chez les Indiens Bororo au Mato Grosso (Brésil) : 1a structure dualiste
du village en forme de cercle divisé en deux moitiés diamétrales
opposées, mais dont 'organisation devient complexe et triadique au
moyen de mariages institués entre membres des couches sociales
supérieures des deux moitiés citées, ce dispositif permettant de
mettre en relation les deux parties antagonistes, servant de
médiateur ternaire entre elles et coupant la symétrie par cet élément
de dramatisation.

Or, ce sont ces structures « a médiateur » que Gilbert Durand
dénomme « dramatiques » (et Lévi-Strauss, « dynamiques »), en
méme temps qu'il attribue au dualisme, aux dyades, « une sorte de
loi », « une sorte de fatalité », qui font qu'elles se gauchissent et
glissent vers des structures a médiateur (Durand, 1980, p. 83). Il y a
donc la possibilité d'un dualisme de type schizomorphe, diairétique
(ou héroique), de la coupure et de la séparation, qui radicalise les
polarités, les antagonismes, mais aussi la possibilité d'un dualisme
mitigé, atténué, intrinseque, assoupli, nuancé, lorsque « les deux
éléments de la dyade participent I'un et 'autre a un troisiéme » (ibid.,
p. 96) — par exemple, écrit-il, la liberté humaine de choix entre le
bien et le mal serait un « ferment dramatique » et plongerait 'homme
dans le « drame ontologique » comme coresponsable de la

création (ibid., p. 90-95). Ou bien il se produit une gradation entre les
poOles antagonistes qui les approche — 'homme et le monde ni bons ni
mauvais, mais imparfaits. Dans 'Ame tigrée, Gilbert Durand examine
toutes les sortes de clair-obscur qu'impliquent les triadismes,

en particulier les drames sotériologiques autour de la figure du

« sauveur », de I'envoyé€, qui promeut la conciliation dramatique de
contraires. Le dramatique peut dissoudre le dualisme absolu
(diairétique), en nuancgant les oppositions, faisant ainsi passer des
éléments en jeu du régime diurne (antithétique) au régime nocturne.
A lintérieur du régime nocturne, en revanche, le dramatique peut
perdre le tonus de ses tensions et se laisser convertir au versant
nocturne mystique de l'antiphrase, par la voie de la réedemption ; une
facon de surmonter le dualisme gnostique : le mal peut étre
simplement nié ou bien alors intégré au bien selon un plan divin, ou
représenter « une phase nécessaire du Bien », comme l'expose



IRIS, 412021

17

18

Gilbert Durand s'appuyant sur Simone de Pétrement (ibid., p. 102),
c'est-a-dire la transmutation (non le mélange) du mal en bien.
Autrement dit, cest le passage (le retour) du deux a I'un (monisme)
par la suite d'une dramatisation du deux par le trois (I'intermeédiaire).
Pour ces figures dramatiques, dynamiques, entre le régime diurne et
le régime nocturne des images, et au sein du seul régime nocturne
lui-méme, Gilbert Durand trouve de riches illustrations dans les
poemes de Victor Hugo (voir ibid., p. 104-108).

Il faut du reste remarquer que Gilbert Durand considere le xix® siecle
comme le « siecle du drame », qui « prend conscience de sa destinée
faustienne avec Goethe [...] tandis qu’a son déclin, Marx préche la
“praxis” révolutionnaire et ses successeurs surenchérissent par les
philosophies de I'engagement » (Durand, 1980, p. 114-115). Lauteur
affirme en plus que le comportement imaginaire dramatique est « le
mieux adapté aux impératifs de notre monde » (ibid., p. 115).

Tous ces enjeux du dramatique sont repris et développés avec
minutie sur le plan de la logique par le philosophe Jean-Jacques
Wunenburger. Cest la « pensée du complexe » que propose l'auteur
dans la Raison contradictoire (1989). Ce livre semble inviter le lecteur
a plonger au ceeur turbulent de la raison humaine, que la logique
identitaire a essaye et essaie encore d’apaiser en réduisant la
complexité des hommes (cette « ame tigrée ») et des choses a des
paires d'opposés bien définis et qui s'excluent mutuellement : « Dans
les méandres d’'une triade dorment de nombreuses configurations qui
peuvent aussi bien engendrer une complexité dynamique qu'une
simplification statique. » (Wunenburger, 1990, p. 71) La vie des
hommes, des choses, des sociétés, du cosmos peut étre pensée en
termes d'un énergétisme, comme le signale Jean-Jacques
Wunenburger, c'est-a-dire « un état donné du monde comme résultat
d'un rapport conflictuel de deux forces également actives » (ibid.,

p. 88). Tant la stabilité que le changement des phénomenes

« met[tent] en jeu deux pdles dynamiques antagonistes, qui sont tous
deux co-preésents et co-actifs » (ibid.). Se produisent des liaisons de
force et contre-force, des états de symeétrie et de dissymeétrie en
devenir, d’attractions et de répulsions, des résistances, contrepoids,
rivalités, équilibres et déséquilibres, homogénéité et hétérogénéite,
dissemblances. Toutefois, un ensemble de deux forces en conflit peut
tendre a l'inertie par leur assimilation a I'un, par accord, fusion, ou,



IRIS, 412021

19

au contraire, couper la relation par polarisation radicale et produire
deux figures entierement opposées et distinctes ou bien deux figures
redoublées identiques, explique I'auteur. Pour empécher alors ces
deux cas de figure et maintenir les forces en mouvement, en
transformation, il faut que surgisse dans la breche, l'intervalle,
linterstice, le vide, dans « la distance blanche » entre les puissances
d'un dualisme, un troisiéme élément actif, un intermédiaire, une
médiation, une puissance de transformation, un principe de devenir
(toujours selon les mots de Jean-Jacques Wunenburger) qui vienne
animer cette nouvelle structure (ternaire) de l'intérieur, c'est-a-dire
qui vienne aiguiser les antagonismes, maintenir le tout en
mouvement, en tension organique, en balancement, dans une riche
pluralité et un clair-obscur, qui se place plutdt dans le regne du
régime nocturne de la pensée complexe, non diairétique, soit une

« totalité composite » qui ne correspond pas a la dialectique de Hegel
(celle-ci étant une synthese qui fait disparaitre la theése et I'antithese).

Jean-Jacques Wunenburger affirme que le troisieme élément ne
constitue pas simplement un pont, un lien, un tampon dans
lintervalle entre deux termes ; il ne représente pas la simple addition
d'un plus un au deux (comme d’ailleurs, dit-il, la quaternité n'est pas la
somme de 3 plus 1) ; ce troisieme élément doit interférer dans la
nature méme des termes en conflit, en empéchant leur séparation
(découpage en deux) ou leur confusion (réunification, retour a I'un).
Jean-Jacques Wunenburger rappelle que la complexité prend position
dans « I'entre-deux qui s'interpose entre I'un et I'autre des €léments
distingués a l'origine [...] », et poursuit : c'est « un milieu d'échanges a
travers lequel transitent le Méme et I'Autre » ; c'est un « lieu logique »,
« une interface de contacts », « inter-mondes », « tiers état », « tierce
dénominateur », « zone mitoyenne », « troisieme donnée »
(Wunenburger, 1990, p. 46 et suiv.). Dans un autre passage de son
livre, l'auteur illustre la fonction du tiers, en citant le cas de 'ame
(entre corps et esprit) ou du Christ (entre 'homme et Dieu) ; il ne
s’agit pas d'une composition syncrétique, mais d'un vrai état
d’ambivalence, de double nature du médiateur, de « vrai milieu », qui
« n'est plus calme réconciliation des opposés, mais composition
instaurant a la fois distance et proximité, présence et absence, jouant
a la fois le réle d’'un obstacle pour la connaturalité et d'un passage
pour ce qui est radicalement séparé » (ibid., p. 62).



IRIS, 412021

20

21

22

Finalement, pour établir ici la transition entre Jean-Jacques
Wunenburger et Emil Staiger, nous pouvons affirmer que la structure
triadique symbolique proposée par Gilbert Durand a l'intérieur de
deux régimes interdépendants d'images, ainsi que la structure
triadique des genres fondamentaux de la poétique proposés comme
trois modes possibles d’existence humaine, comme trois conceptions
du monde, impliquent des rapports « multiples, pluridimensionnels,
interactifs » (Wunenburger, 1990, p. 83 et suiv.) entre leurs €léments
constitutifs. En fait, dans l'instance dramatique de l'existence s'opere
un équilibre précaire de trois composants en interaction de force et
contre-force, en antagonisme et complémentarité, tous dans une
sorte de solidarité conflictuelle et dont les différents dosages au sein
de I'ensemble organique de nature dramatique peuvent nuancer
qualitativement et différemment cet ensemble lui-méme.

Ainsi, le dramatique peut-il intégrer des propriétés lyriques
importantes et produire le phénomene dénommé « drame lyrique »,
de méme qu’il peut accumuler des traits épiques suffisants pour
produire un « drame épique ». Sans parler ici de la fragilité du
dramatique en tant que genre a perdre son essentielle ambivalence et
a se durcir en tragique au moyen de la seule polarisation de ses
éléments tensoriels ; ou du tragique lui-méme qui peut
éventuellement glisser au comique par un exces (un effet de trop) de
I'un de ses éléments. Dans ce sens, il faut considérer que les états
d’ambivalence concernent les sentiments humains et résistent a une
logique rigide, et qu'ils sont parfois riches d’¢léments contradictoires,
comme le signale Jean-Jacques Wunenburger, qui S'appuie sur
plusieurs auteurs (voir Wunenburger, 1989, p. 104 et suiv.) — avec une
remarque toutefois quant a la « fluctuation » (et non une

« coexistence ») de sentiments opposés.

Les structures symboliques de
I'imaginaire et les genres de

la poétique

Emil Staiger (1908-1987) signale que lessence de 'homme (« les

virtualités geénéralisées de 'lHomme ») apparait dans les domaines de
la création poétique, et que pour cela « la validité » des concepts de



IRIS, 412021

23

« genre » ne se borne pas a la littérature, d'ou la contribution de la
science de la littérature au probleme de I'anthropologie générale (voir
Staiger, 1972, p. 197-198). Tout d’abord, les genres lyrique, épique et
dramatique seraient interdépendants, correspondraient a la séquence
syllabe-mot-phrase sur le plan de la construction du langage humain,
tel que le décrit Ernst Cassirer dans sa Philosophie des

formes symboliques (Philosophie der symbolischen Formen, Berlin, 1923,
partie I), et se développeraient des I'expression émotionnelle vers
'expression logique, comme 'homme se développe dans la séquence
enfance-jeunesse-maturité-vieillesse. De ce fait, les trois genres
poétiques cités correspondraient aux domaines respectivement de
I'émotionnel, du figuratif et du logique, au cours d'une objectivation
progressive impliquant une mise a distance rendant possible une
abstraction, une spiritualisation du monde ; un monde qui peut ainsi
étre finalement « juge, prouvé », apres avoir été « senti » dans la
fusion lyrique et montré /nommeé dans le processus de séparation et
de confrontation sujet-monde, donc d'observation entrepris par
'épique ; le dramatique embrasserait enfin « la vie dans sa
diversification » (Staiger, 1972, p. 163-165).

Emil Staiger congoit I'essence lyrique comme I'ame, douée de traits
de féminité et de fluidité, pendant que l'esprit, doué de traits
masculins et plus durs, serait fonctionnel — ces deux concepts étant
considérés comme deux « virtualités fondamentales de I'€tre » dont
l'auteur écarte toute interprétation théologique (Staiger, 1972, p. 166).
Pour illustrer cette idée, l'auteur fait appel a la fameuse épigramme
du poete Schiller — « Si I'ame parle, ah ! Ce n'est déja plus I'dme qui
parle » — pour ensuite expliquer que le fait que « 'ame ne peut pas
parler sans séliminer soi-méme nous [a] été expliqué par la force
dialectique du langage €laboré [...], qui n'est jamais simplement
musical, il est toujours a la fois intentionnel, c'est-a-dire qu'il crée
une confrontation [Gegentiber] » (ibid.). Toutefois, 'auteur ne prend
pas le parti inconditionnel de la raison contre 'ame, car, selon lui,
l'esprit peut soit se tromper quand il préserve le vrai par des mots et
dans l'écrit, soit se tromper « dans I'emploi faux du signal » : « Ce qui
rend possible cette erreur est la distanciation que l'esprit prend en
face des choses. » (Ibid., p. 167) Ainsi, dans les premiers jours de
I'enfance, « notre esprit était sans forces, mais notre ame pour cela
méme était plus riche [...]. Une société ne s'affirme et ne se consolide



IRIS, 412021

24

25

que grace a l'esprit dramatique, au monde compris dans sa totalité
[...]- » (Ibid.) Pour mettre en évidence la complémentarité des poles
opposés du lyrique et du dramatique, de 'ame et de l'esprit, du
masculin et du féminin, 'auteur remarque que, dans ces « zones
extrémes », aucune vie ne peut fleurir et qu'il faut un « passage du
fluide au consistant » : « Comme esprit [on] court le risque de se
raidir, comme ame [on] pourrait se diluer. » (Ibid., p. 168) C'est que la
nature psychique (Gemiit) de 'homme ne peut se subdiviser, mais
constitue « un tout qui va imperceptiblement d'un extréme a un
autre » (Ibid.).

Pour Emil Staiger, la tripartition des genres est due a la division
tridimensionnelle du temps, mais néanmoins le lyrique, I'épique et le
dramatique « s'occupent du méme courant du transitoire, de
linsondable », chacun en le saisissant différemment (Emil Staiger
évoque la maxime d’'Héraclite selon laquelle personne « ne se baigne
deux fois dans le méme fleuve »). Le lyrique s’explique ainsi : « [...]
’homme émerge du présent et plonge dans le courant, en se laissant
emporter par les ondes qui passent. Il n'y a pas d’arrét. On le traine
[...]- » (Staiger, 1972, p. 169) Mais dans le mode d’existence de 'épique,
'homme observe le courant du passager « planté au marge du
présent » et son esprit « préte une permanence au transitoire » et
nomme les objets du monde, cest le regne du figuratif (ibid., p. 171). Le
plan ultime appartient au dramatique, par la suite de la
différenciation opérée par I'épique ; c’est 'heure de rétablir des
relations entre les choses du monde, des lois sont proposées et la
question de la finalité alors se pose et se projette dans l'avenir.
Lauteur insiste toujours sur le caractere dynamique de la vie, sur le
changement continu « d'une chose se transformant en une autre
chose » (ibid., p. 186). Il défend son type d’approche d'un texte
littéraire comme relevant d'un « cercle herméneutique » : « Sans le
premier sentiment, je ne peux percevoir absolument rien du texte, je
ne sais ce qui est essentiel, ce qui a de la vie, ce qui est conventionnel.
Celui qui veut comprendre explicitement aura besoin de l'avoir
compris avant, de fagon obscure. » (Ibid., p. 191)

Il faudrait montrer aussi comment les pensées de cette critique
philosophique de la littérature de langue allemande s’accordent avec
celles exprimées par Gaston Bachelard. Mais on doit enfin rapprocher
les conceptions d’Emil Staiger sur les genres poétiques de celles qui



IRIS, 412021

26

27

28

caractérisent les structures symboliques de I'imaginaire selon Gilbert
Durand pour imaginer une autre fagon de classer ces dernieres. On
peut alors tenter de réécrire 'exposé durandien des SAI, en
commencant par les structures mystiques, passant ensuite aux
structures diairétiques, pour finir I'exposé par les structures
dramatiques, sans obéir a la séquence des régimes diurne et
nocturne. Cela pour tirer profit des suggestions théoriques d’Emil
Staiger, pour mieux faire comprendre I'anthropologie philosophique
de limaginaire ; du moins, pour la comprendre autrement.

Le genre lyrique et les structures
mystiques ou antiphrasiques

Tout d’abord, il faut observer qu'Emil Staiger se demande si le lyrique
ne sapprocherait pas du mystique, une fois que dans la disposition
animique (Stimmung) « nous sommes merveilleusement hors de nous,
non pas devant les choses, mais dans les choses et elles dans nous »
(Staiger, 1972, p. 59). Cest I'état de grace ou de malédiction, « I'un
dans l'autre lyrique, quand le poete se souvient de la nature ou la
nature se souvient du poete », dit-il. Le terme de « fusion lyrique »
s’explique par le manque des contours du moi, du monde, qui « ne
sont pas fermement esquissés » ; il n'y a pas de monde intérieur ni de
monde extérieur, subjectif ou objectif, mais un flux continu et une

« dilution de la consistance », manifestés comme « un art de la
solitude » (ibid., p. 46). Il n'y a pas de connexions logiques, ni de
fondements, puisque « l'existence se transforme en musique », en
harmonie de sens et de rythmes (ibid.).

Emil Staiger hésite toutefois et essaie de distinguer le lyrique du
mystique. Selon l'auteur, dans le lyrique, 'homme se limite au
passager et se fait « un » avec un son ou un certain paysage ; il s'agit
d’'un état a caractére momentané, assez bref, qu'une résistance
quelconque peut dissiper, rompre pour laisser s’'installer une
situation de confrontation (Gegentiber), propre a 'expérience épique ;
pendant que le mystique aboutit différemment a I'un, a I'unité, « ce
tout qui est éternel et divin » (Staiger, 1972, p. 61).

Evitant une approche métaphysique, Emil Staiger essaie d’expliquer le
phénomene de la fusion lyrique, a 'aide de quelques subtilités de la
langue allemande qui évitent de trancher entre corps-ame et corps-



IRIS, 412021

29

30

monde. Le Korper « occupe un lieu dans I'espace », est limité et peut
étre pénétre du dehors, difféeremment du Leib, le corps humain avec
ses fonctions. Or, c'est la réalité corporelle de la disposition
animique (Stimmung) qui se veut ame, qui a de 'ame et s'appelle
leiblich ; autrement dit, c'est I'ame elle-méme qui est

corporelle (leiblich) et se transforme en sentiments qui n'affligent
pas le Korper, mais le Leib. Qu'est-ce alors que le Leib ? C'est « tout ce
qui annule la distance entre nous et le monde extérieur » ; alors,
poursuit 'auteur, « on ne se sent pas comme individualité, comme
personne ou étre historique localisé. [...]. Nous nous diluons dans ce
que nous sentons » (Staiger, 1972, p. 63).

Emil Staiger fait correspondre le mode d’existence lyrique a la phase
d’expression sensorielle ou émotionnelle du langage établi par Ernst
Cassirer, dont le verbe-clé est sentir ; correspondant donc a I'age
puéril de 'homme, a 'enfant, et par conséquent a la fragmentation du
langage — au niveau encore de la syllabe, des interjections, du
manque de syntaxe et de grammaire, c'est-a-dire du manque de
distance sujet-objet.

Avec Gilbert Durand toutefois, nous aurions le verbe confondre
comme clé majeure d'une attitude imaginative caractérisée par
I'immersion — la descente, la possession, la pénétration et ses
archétypes épithetes du profond (calme, chaud, intime, caché) et un
réseau de constellations symboliques d'images puisées dans des
cultures et temps immémoriaux autour de la nuit, la femme, la mere,
la maison, le ventre, la caverne, la tombe, le labyrinthe, toutes sortes
de métamorphoses, de réves de retour ; il sagit donc du désir de
lintimité protectrice du refuge, de la fécondité, de la descente lente,
sans danger de chutes, d’avaler et d’étre avalé dans le ventre, dans la
terre, dans la copulation sexuelle, de fantaisies demboitement dune
chose dans l'autre, d'une infinité miniaturisée... Cette fusion ou
confusion, dont l'aspect antiphrasique est exploitée par Gilbert
Durand de facon exhaustive, est analysée du point de vue de la
double négation euphémisante, ou dénégation — « présenter ce qui
est, sous le mode du non-étre » (Durand, 1969, p. 205-206). Létude
durandienne apporte de nombreux exemples de nature
anthropologique, sappuyant plutot sur Jung que sur Freud, car

« l'archétypologie prend en considération des structures imaginaires
qui, au-dela de I'ontogenese, s'intéressent a et resonnent dans



IRIS, 412021

31

32

33

I'espece entiere » (ibid., p. 253), pendant que Freud se limite, selon
lauteur, a I'image individuelle, aux accidents de la biographie.

Pour ce qui touche aux enjeux du dramatique, il est important
d'observer que le drame hante toujours les représentations
symboliques, car la peur du temps destructeur et de la mort est
toujours préte a faire irruption et, de ce fait, a faire glisser du lyrique
au dramatique et méme vers I'épique. Comme cC'est le cas lors de
certaines pratiques de sacrifice au moyen de simulacres (décapitation
du Roi de Mai, fait en carton ; ou la mort de Carnaval, du Caréme ou
de I'Hiver en Europe), qui constituent « une sorte de trahison du sens
tragique du sacrifice intégré dans le cycle dramatique » (Durand,
1969, p. 355). Dans le cas du sacrifice par le feu, Gilbert Durand
renvoie a la pratique euphémisante de briler 'Hiver en briilant des
encens, ce qui fait glisser I'imaginaire nocturne au régime diurne et
apporte une nuance épique de « purification ».

Quant a l'adjectif mystique, Gilbert Durand dit 'employer dans « son
sens le plus courant en lequel se conjuguent et une volonté d'union et
un certain gott de la secrete intimité » (Durand, 1969, p. 308). Cela
pour éviter des termes scientifiques liés a certains symptomes et
syndromes de types caracterologiques — comme il l'avait fait en
nommant « schizomorphiques » les structures symboliques du
régime diurne, que nous allons voir dans la suite. Le terme de
mélancolie toutefois, écarté par l'auteur (ibid., p. 307, note 1), pouvait
bien recouvrir cet univers symbolique nocturne qui ne combat pas les
ténebres, la mort, le temps, mais tisse a contrario des moyens
ingénieux de conversion pour une coexistence positive et plutot
heureuse avec eux. D'ou le procédé extréme de I'antiphrase pour
rapprocher ce qui est opposé, pour atténuer les différences, pour
dompter par conversion ce qui est destructeur : le tombeau devenant
berceau, la chute, descente, la mort, une promesse de repos et de
renaissance. Gilbert Durand analyse non seulement des exemples
puisés dans la littérature, mais aussi dans la psychologie jungienne,
dans le test du Rorchach, ou dans la peinture moderne.

Confondre et lier traduisent finalement, avec Gilbert Durand, I'accord
cosmique ou tout est un. Toutefois, comme I'a expliqué Emil Staiger,
cet élan de soumission et de passivité de I'union de I'un dans l'autre



IRIS, 412021

34

35

36

n'est pas durable, mais extrémement fugace. D’ailleurs Héraclite lui-
méme convenait que la vie est combat, est mouvement.

Pour suivre un nouvel ordre de classification des structures
symboliques, on peut passer de l'indifférencié lyrique, primordial,
mythique, a 'imaginaire du combat vigoureux des ténebres, de la
mort, du temps.

Le genre épique et les structures diai-
rétiques ou schizomorphiques

Le phénomene de I'épique, proposé par Emil Staiger comme genre
second par rapport au genre lyrique (de la fusion de I'un dans l'autre
et de l'intuition de la dissolution de tout dans une unite), vient
montrer I'éveil de la conscience devant le divers et, par conséquent,
les procédés de séparation qui caractérisent une nouvelle attitude
humaine de représentation du monde. La séparation sujet-objet met
en relief I'acte d'observer, de montrer et de nommer la multiplicité du
réel. C'est le regne des mots, le langage est dans sa phase

« d'expression figurative » qui correspond a I'age de 'homme nommé
« jeunesse ». La confrontation objective (Gegentiber) n’'élude pas le
sentiment premier de sympathie lyrique je-monde, ni les intuitions
premieres immeédiates d'enchantement. Mais la conscience de
I'existence du moi et du monde, comme des réalités distinctes, ouvre
les portes a une distanciation progressive par la voie de la pensée
rationnelle en développement. Le lyrique, puis I'épique et finalement
le dramatique ne s'excluent pas les uns les autres, mais coexistent
dans des intensités/degrés différents au coeur des choses et des
hommes, selon Emil Staiger.

L'action essentielle de I'épique est d’enregistrer les objets observés
d’'un point de vue inaltérable — ni l'observateur ni les choses
observées ne changent, car dans le flux du réel n'importe que ce qui
est constant, ce qui se répéte comme étant le méme au point de
pouvoir recevoir un nom et une identité particuliers. C'est I'ildentique
et 'immuable qui permettent d’étre nommeés et classés. Sélectionner
des signes distinctifs, fixer 'attention et a la fois se rendre compte de
ces actes démontrent une réflexion, une conscience éveillée, un
commencement de jugement. Sélectionner, enregistrer, nommer,
reconnaitre un objet du réel, pouvoir le remémorer vont de pair avec



IRIS, 412021

37

38

39

le besoin de tout « figurer » : « Ce qui importe ici est d’éclairer,
montrer, rendre plastique. [...] aussi les états d'ame, 'auteur les
transforme en images » (Staiger, 1972, p. 83), et parvient a « convertir
les états d’ame en faits visibles » (ibid., p. 84, citant Spitteler).

L’épique se penche sur ce qui est plutot extérieur et ne s'occupe
guere des domaines intérieurs de I'ame ; méme 'amour (de type
lyrique) en est exclu. Voir et décrire exigent la lumiere : « Vivre dans
la lumiere est par conséquent aussi le plus grand bonheur pour
'homme homérique. » (Staiger, 1972, p. 86) C'est I'amour de la

« visibilité », du soleil, de la clarté « forte, saine, stire » : « C'est vrai
qu'elle est une réussite grace a une inséparable peur de la nuit et de
la mort. » (Ibid., p. 87) Rien a voir donc avec le gofit de I'obscurité et
des profondeurs de l'intimiteé lyrique et du manque du pouvoir de
distinguer : « A ’Thomme épique, par contre, l'obscurité dérobe
I'essentialité. Il cesse de voir, et comme son existence se fonde dans
le voir, il cesse d’étre, par conséquent. » (Ibid.)

Pour suivre les termes de comparaison avec Gilbert Durand, le verbe-
clé de I'épique est présenter, car I'épique se complait avec l'objet pour
l'objet, cest-a-dire 'expose sans hate, se permet de divaguer sans
souci d’atteindre une fin déterminée quelconque (ce qui est le trait du
dramatique, selon Emil Staiger). Dailleurs, le manque de tension
permet au lecteur de contempler chaque détail montré. D'ou
I'autonomie des parties du récit, la parataxe et 'addition comme
principe de composition. Le manque de tension (la tension est le
propre du dramatique) est due aussi au fait que le héros épique agit a
son compte, indépendant par rapport aux dieux, responsable de son
destin, sans regles de conduite dictées ; c'est plutdt le combat et
I'honneur qui l'attirent a chaque fois, ce qui exclut le besoin d'un
profil logique et conséquent pour sa trajectoire, ce qui explique aussi
que les oracles ne soient pas pris au sérieux comme dans le
dramatique, et qu’il puisse se réinventer chaque jour au long du récit
— toujours selon I'étude d’Emil Staiger. Lauteur remarque toutefois
que Zeus est le seul capable de voir un peu loin dans I'avenir et de
faire des plans, car il est doué de vision ample et s'appelle, pour cette
raison, « euryopa, celui qui voit loin » (Staiger, 1972, p. 110).

Or, malgreé tous les évidents points de rencontre entre Emil Staiger
(en 1946) et Gilbert Durand (en 1960), la critique philosophique de



IRIS, 412021

40

'auteur suisse frole a peine le probleme de la peur des ténebres, de la
mort, du destin, tout ce qui va occuper justement le centre des
réflexions de l'anthropologie philosophique de l'auteur francais.
Gilbert Durand met pourtant I'accent également sur les mémes
verbes que ceux proposeés par Emil Staiger : distinguer, séparer,
identifier avec preécision les différences et les similitudes, déméler,
bref, voir avec clarté. Mais le point de départ de l'auteur (son a priori)
est de considérer « 'angoisse humaine devant la temporalite »
comme étant « le sens supréme de la fonction symbolique », ce qui lui
permet de postuler une « métaphysique de I'imagination » (Durand,
1969, p. 60). De ce fait, il attribue le statut de « régime diurne
d’images » a cet univers qu'Emil Staiger avait con¢gu comme
appartenant au genre épique. Pour mieux mettre en relief le combat
du héros pour défendre et conquérir la lumiere, est exposée avec
minutie la contrepartie du monde des ténebres et de ses symboles
sous le titre « Les visages du temps ». Malgré 'ambivalence qui
garantit la richesse et la complexité des symboles, Gilbert Durand
essaie d’isoler « les seuls sémantismes terrifiants » pour mieux
démontrer I'imagination héroique du combat sans négociation avec le
temps. Les images surgissent constellées sous la double polarisation
lumiere/ténebres, ou viennent s’aligner antithétiquement les
symboles ouraniens valorisés positivement et les symboles chtoniens
percus de facon négative. Ce sont cent-cinquante pages vouées au
régime diurne, contre deux-cent-quatorze pages dédiées au régime
nocturne (cent-une pour le mystique et cent-onze pour le
dramatique), sans parler des pages initiales réservées a la terreur face
aux visages du temps, ce qui fait de cet ouvrage de 1960 un reécit
largement nocturne dans sa présentation de l'action euphémisante de
limaginaire en tant que « creéativiteé spirituelle » porteuse
d’espérance, selon les mots de l'auteur.

Si Emil Staiger souligne la vocation figurative de I'épique, Gilbert
Durand nous rappelle que face a la polyvalence des symboles il faut
faire attention non pas a la forme mais plutot au geste, au
mouvement, aux directions que prend a chaque fois un symbole dans
un certain contexte. Ainsi, dans le régime diurne domine le vecteur
verticalisant, ascensionnel (le haut, le ciel, la lumiere, la téte, I'échelle)
et 'action de voir sans entraves, le maintien d'une posture ou I'on se
tient debout, la téte levée, les mains libres, la pensée claire,



IRIS, 412021

41

42

43

rationnelle. D’ou s'expliquent les symboles ascensionnels,
spectaculaires et diairétiques énumérés par l'auteur, et aussi les
symboles thériomorphiques (signifiant le changement et la fuite du
temps), nyctomorphiques (ténebres, bruits, liens) et catamorphiques
(images dynamiques de la chute, la terreur de I'abyme) pour figurer la
face maléfique du temps, ainsi que les archétypes fondamentaux du
sceptre (pouvoir, domination) et du glaive (arme, combat, lutte).

Les données chez Gilbert Durand sont plutot de 'ordre de
I'anthropologique et non pas du littéraire comme chez Emil Staiger,
ce qui change un peu les choses lors de I'analyse des structures
synthétiques ou dramatiques, comme on va le voir a présent.

Le genre dramatique et les structures
synthétiques ou dramatiques
de I'imaginaire

Apres la communion lyrique et la distanciation épique, le genre
dramatique se présente comme celui établissant des rapports
logiques entre les objets et les événements du réel, selon I'étude
d’Emil Staiger. Ce n'est plus le monde de l'oralité homérique, mais le
monde rendu possible par I'écrit. Il n'y a plus les additions de données
indépendantes, mais le récit bien corsé, organique, en termes de
causes et deffets, et visant un but déterminé. Selon Emil Staiger, le
concept kantien d'« organisme » en tant qu'« une structure dont les
parties sont a la fois but final et moyen » sapplique bien aux réalités
embrassées par le genre dramatique : « [...] la fonctionnalité des
parties [est] la loi du dramatique [...]. » (Staiger, 1972, p. 116) Tout en
s'inspirant d’Ernst Cassirer, Emil Staiger associe le genre dramatique
au langage dans son stade de « pensée conceptuelle », aux traits durs
et masculins, et correspondant a 'age adulte humain, a la vieillesse.
Cest le réegne de la logique et de l'attitude qui vise a prouver et a juger
les rapports entre les choses du monde, a construire des
abstractions, a proposer et accomplir des projets, bref a interférer
avec le reel.

De méme que la syllabe était dominante pour le genre lyrique et le
mot pour I'épique, c'est la phrase, la syntaxe, qui va caractériser le
dramatique, quand la subordination a une fin produit



IRIS, 412021

44

45

Iinterdépendance et la tension entre les éléments du réel, ainsi que la
passion dans la poursuite d'un projet en devenir. Le genre dramatique
surgit comme centré sur I'action tendue vers I'avenir. Comme Etienne
Souriau, Emil Staiger postule une résistance comme moteur du
dramatique, qui produit la précipitation du pathos, dont « I'émotion
découle de quelque chose qui n'est pas encore », mais qui doit arriver,
étre, devenir. Le pathos s’associe au probléme, a un but final a
conquerir malgré les adversités. Tout cela se réalise en tensions et en
péripéties — événements qui changent toujours de direction ; et selon
un vouloir, un désir assez fort vers un objectif : « Pour 'nomme il
n'existe rien d’isolé, il est éo zoon logon échon, étre qui rassemble et
sélectionne » (Staiger, 1972, p. 140) ; il faut peser les faits en faveur et
contre, il faut juger les possibilités du réel et avancer.

Emil Staiger exploite aussi les débordements du dramatique sur le
tragique et sur le comique. Le tragique aura lieu quand « un esprit
extraordinairement conséquent » voit les limites de son monde
exposees, car quelque chose aura été néglige par cécité ou vision
étroite du héros, ce qui empéche la réalisation de son esprit. Alors,
devant le vide ainsi install€, il ne reste que la folie ou le suicide pour
le désespéré tragique. Sinon, en cas d'une limitation atteignant aussi
les forces de son esprit, 'homme au projet raté se fatigue, s'arréte de
lutter et échappe au néant par le don de I'oubli. Ou bien, dans un
autre cas de figure, la tension dramatique se transforme soudain en
distension comique, « dans un éclat de rire authentique de celui qui
sait que l'esprit ne peut pas étre réel sans une base physique, que
cette base physique, au contraire, peut dispenser l'esprit et se suffire
a elle-méme dans une puissance également élémentaire » (Staiger,
1972, p. 159, citant la sentence de Socrate dans le Banquet de Platon).

Si Emil Staiger, malgré ses puissantes intuitions dans le champ du
comparatisme littéraire, n'a pas abouti au domaine des archétypes de
I'imagination profonde des écrivains, Gilbert Durand, en revanche,
excelle dans ce domaine en proposant trois genres structuraux
déterminés par les trois classes « de contenus possibles de
Iimaginaire » (Durand, 1969, p. 137). Le genre dramatique présenté par
Emil Staiger peut correspondre finalement aux « structures
dramatiques de l'imaginaire » de Gilbert Durand, qui considere le
schizomorphe, le mystique et le dramatique comme étant trois fagons
de réagir symboliquement a la peur de finir, de mourir ; cest-a-dire



IRIS, 412021

46

47

de réagir en affrontant le temps dans le combat « diurne », ou au
contraire en négociant avec le temps soit par soumission ou
conversion mystique du mal en bien, soit par le détournement
dramatique du mal par la voie du progres historique vers une fin
projetée et humainement sous controle.

Dit autrement, ces trois genres de « contenus possibles de
Iimaginaire » sont régis respectivement, selon Gilbert Durand, par les
schemes diairétiques et verticalisants symbolisés par les archétypes
du sceptre et du glaive, par les schemes de la descente et de
l'intériorisation symbolisés par la coupe (contenant), et finalement
par « les schemes rythmiques, avec leurs nuances cycliques ou
progressistes, représentes par la roue dénaire ou duodénaire et le
baton bourgeonnant, 'arbre » (voir Durand, 1969, p. 437).
Lanthropologue convient qu'« il est tres difficile d'analyser les
structures de cette seconde catégorie du Régime Nocturne de I'image.
En effet, ces dernieres sont synthétiques dans tous les sens du terme,
et d'abord parce quelles integrent en une suite continue toutes les
autres intentions de l'imaginaire » (ibid., p. 399). Ces propos semblent
faire écho aux mots d’Emil Staiger publiés en 1946 au sujet du genre
dramatique par rapport aux genres lyrique et épique, comme nous
lavons déja commenté plus haut.

Lappellation « synthétique ou dramatique » trouve encore d’autres
explications, toujours dans le sens d'une conciliation dans une
synthese, dans une « cohérence des contraires »

ou « coincidentia oppositorum », soit « un tout cohérent [de]
contradictions les plus flagrantes » (Durand, 1969, p. 400), pour éviter
la dichotomie, la séparation des contraires, puisque « la dichotomie
court précisément le risque de tuer la synthese » (ibid.). Alors, que
faut-il « synthétiser » ? Gilbert Durand affirme que « du denaire au
baton » (du rythme cyclique a la verticalisation progressiste), il y a la
recherche et la découverte d'un « facteur de constance au sein méme
de la fluiditeé temporelle » ou un effort pour « synthétiser les
aspirations a I'au-dela de la transcendance et les intuitions
immanentes du devenir » (ibid., p. 223-224). Dit autrement,
limagination se voit incitée « a fabuler un récit qui intégre les phases
diverses du retour [...] a la dramatisation cyclique dans laquelle
s'organise un mythe du retour, mythe toujours menacé par les
tentations d'une pensée diurne du retour triomphal et



IRIS, 41]2021

48

49

50

définitif » (ibid., p. 320). Mais figurer un mal, un danger, une angoisse,
dit lauteur (sans doute inspiré par Bachelard), c’est déja les dominer
par la maitrise du cogito — « une thérapeutique par I'image » (ibid.,

p. 135).

Le régime nocturne dans son versant synthétique ou dramatique
suppose donc le cycle et les divisions circulaires du temps dans ses
rythmes, mais aussi « le résultat des péripéties du temps » (Durand,
1969, p. 322). Dans ces deux cas, il s'agit d’histoires, de récits, de
mythes. Pourquoi ceux-ci sont-ils « synthétiques » ? Parce que ces
mythes concilient 'antinomie temporelle suivante : la terreur devant
le temps fuyant (phase tragique) et I'espoir et la confiance dans la
victoire sur le temps (phase triomphante), toujours selon Gilbert
Durand. Ces valorisations négatives et positives des images alternent
dans les mythes dramatiques. Or, sur ce point, il faut de nouveau
rappeler la position de Jean-Jacques Wunenburger déja évoquée plus
haut, qui considere la coexistence des contraires agissant en méme
temps et dans le méme phénomene comme étant

une « coincidentia oppositorum », qui exclut les cas d’alternance

de contraires.

Au contraire d’Emil Staiger, chez Gilbert Durand le dramatique
n'arrive pas a déboucher sur le tragique, car il y a « I'abolition du
destin en tant quaveugle fatalité » (Durand, 1969, p. 324). Le temps
subit une régénération périodique, finit et recommence, meurt et
ressuscite. Il y a donc une « harmonie dramatique du tout » dont la
nature est bien « synthétique », manifestée par « l'intention
d’intégration des contraires », 'auteur ajoutant encore que « toute
synthese comme toute dialectique est constitutionnellement
ambigué » (ibid., p. 325) : « les ambivalences [rendent] I'¢tude de ces
mythes symboliques de la répétition plus délicate que I'étude des
symboles diairétiques ou que ceux de l'intimité dans lesquels
lintention monovalente était relativement facile a dépister » (ibid.).

Toutefois, le drame lunaire examiné par Gilbert Durand, avec ses
péripéties de naissance, croissance, mort et résurrection, peut se
condenser dans un mythe dont les protagonistes se présentent
comme des triades ou tétrades productives d’'ambiguiteés, soit par la
concentration des éléments positifs et négatifs de vie et mort qui
surgissent condensés tous a la fois dans un seul élément polyvalent et



IRIS, 412021

51

52

de facon « dramatique/syntheétique », comme c'est le cas de la Trinité
chrétienne ou, dans le folklore celte, dans le cas d'Orcus/nuit, de
Belen/jour et du Fils Gargantua/soleil couchant, comme le défend
Gilbert Durand ; soit par un effort « pour réintégrer en un contexte
cohérent la disjonction des antitheses » (Durand, 1969, p. 332).
Lauteur cite encore d’autres cas de condensation de contraires dans
un seul éléement, comme le Janus Bifrons, le symbole de la porte ou de
l'androgyne, ou encore le cas de « la réhabilitation mythique du mal
par la synthese romantique » (ibid.).

Finalement, pour souligner la complexité du régime nocturne dans
son versant dramatique /synthétique, Gilbert Durand passe de la
dimension métaphysique a la dimension historique par la voie des
mouvements politiques du xx© siecle, quand la révolution (frangaise)
se teinte de positivité (« 'heure sainte » et non plus « regne de

Satan », selon les mots de l'auteur). Pour rendre le plus clair possible
le trajet de sa pensée, Gilbert Durand fait une longue digression pour
démontrer le passage symbolique des schemes cycliques vers le
mouvement d'une verticalisation qui échappe au cercle des
répétitions agro-lunaires. Ce faisant, l'auteur associe le « drame agro-
lunaire » au « drame liturgique » du Fils et son role médiateur de
Messie, et arrive au « drame alchimique » avec la figure d'Hermes
Trismégiste dont 'étymologie en égyptien est la suivante : Hermes
serait Thot (« mélanger, adoucir par le mélange »), ou Tout (« réunion
dans un seul, totaliser »), ou Hermes < erma, « la série,
I'enchainement », ou alors orme, impetus, « mouvement » (voir
Durand, 1969, p. 348).

Au bout d'un tel enchainement d’intuitions documentées, Gilbert
Durand arrive enfin a la question de la « finalité supréme » de
lalchimie : celle dengendrer la lumiere (Durand cite le Paracelse de
Jung), accélérer T'histoire et dominer le temps, « hater la croissance
des métaux », « les absoudre de la loi du temps » (Durand, 1969,

p. 349, citant Eliade, Forgerons et Alchimistes, p. 118). Mircea Eliade est
évoqué pour souligner que les mythes cycliques et opératoires
illustrés dans le Grand (Euvre alchimique « sont les prototypes du
mythe progressiste et révolutionnaire pour lequel 'age d'or est
maturation et fin des temps et que les techniques et les révolutions
accélerent » (ibid., citant Eliade, Forgerons et Alchimistes, p. 55).



IRIS, 412021

53

54

55

Pour conclure cette présentation non exhaustive des enjeux du
dramatique au sein de limaginaire durandien, il faut remarquer
finalement la place privilégiée occupée par la volonté humaine.
Gilbert Durand rappelle saint Martin, pour lequel entre « 'homme
esprit » et « 'homme nature » il y a le médiateur, « 'homme du

Désir » (Durand, 1969, p. 344). Cest dans la pratique du sacrifice rituel
quest située la force pour dominer le temps, pour « obliger le

destin » et modifier I'ordre de l'univers (ibid., p. 310). Ainsi, les
pratiques orgiastiques de régénération par retour au chaos, lors du
phénomene du carnaval, impliquaient déja 'abolition des regles
sociales et les altérations importantes de personnalites et
personnages, dans une sorte de « révolution ludique », comme le veut
lauteur. Cest de cette fagon que Gilbert Durand va du plan
métaphysique au plan historique, du symbole du cycle (denier) a la
rupture symbolique du baton bourgeonnant — ou a la verticalisation
messianique de T'histoire a travers 'archétype de l'arbre — et résume
les structures dramatiques/synthétiques ainsi : structures
d’harmonisation, structures dialectiques, structure historienne et
structure progressive.

Conclusion

« Nos fétes... sont le mouvement de l'aiguille qui sert a lier les parties
de la toiture de paille pour ne faire qu'un seul toit, qu'une seule
parole... » (épigraphe de « Du denier au baton », SAI, p. 321 ; Gilbert
Durand cite Maurice Leenhardt, Notes d’ethnologie néo-calédonienne,
p. 178). En faisant notres ces mots, on peut dire que le drame et le
dramatique sont le mouvement de l'aiguille qui sert a lier toutes les
parties des SAI, pour ne faire qu'un seul grand mythe, qu'une seule
parole... En somme, Gilbert Durand a laissé imprimé dans les SAI son
propre imaginaire de 'imaginaire, par la voie du dramatique, un genre
qu’il semblait apprécier sous tous les rapports.

Cet article résume les idées de notre exposeé lors de la derniere table
ronde du colloque international commémorant les cinquante ans de
la fondation du premier Centre de recherche sur I'imaginaire (CRI) et
dont le theme proposé était « Théories et imaginaires de 'imaginaire.
Actualité de la recherche ». Pour nous, le grand récit des Structures
anthropologiques de 'imaginaire semblait étre lui-méme tout d’abord



IRIS, 412021

56

57

58

59

un grand récit mythique ou, mieux, un méta-récit mythique congu
par la méthode de convergence herméneutique de Gilbert Durand
pour figurer la lutte humaine contre le temps destructeur.

Nous avons été frappée par 'emploi du terme dramatique pour
doubler celui de synthétique et qualifier ainsi doublement 'une des
trois structures anthropologiques de I'imaginaire. Comme nous
venons de I'exposer, la théorie des trois genres fondamentaux de
poétique pouvait bien inspirer une autre maniere encore de ranger
les structures des SAL

Gilbert Durand, toutefois, dans I'lmagination symbolique (1964), laisse
bien apparaitre que la notion de « synthese » qu'il avait employée a la
suite de Jung (celui-ci semblant I'avoir tenue de Hegel) est différente,
et se rapproche plutot de celle de « systeme » de Lupasco, c'est-a-
dire que la these et I'antithese n'y perdent pas « leur potentialité de
contradiction ». Dans le « systeme » « subsistent intactes les polarités
antagonistes » et non pas « une liquidation statique des
contradictions » (Durand, 1984, p. 71, note 1).

De ce fait reste justifie I'emploi du terme dramatique pour
accompagner le terme synthétique. Cest la qualité de dynamisme
faisant partie traditionnellement de la notion de dramatique (lié a
drame : « action » en grec) qui est évoquée ici, telle que l'avait
d’ailleurs employée largement Etienne Souriau. Si le terme
synthétique géne au premier abord par rapport a I'idée du dramatique,
linverse n'a pas lieu. Ladjectif synthétique (qualifiant structures) tire
bénéfice de son rapprochement avec le terme dramatique et justifie
sans doute la mobilité dont ces structures jouissent dans le récit
durandien des SAIL

Une autre raison de I'emploi des deux adjectifs cités comme
synonymes — dans ce cas precis — est due aussi aux besoins narratifs
sur les enjeux du synthétique en tant que drame de forces
énergétiques sans cesse en action, en métamorphose dans le fil du
temps. Clest cet aspect des enjeux dramatiques du trois entre I'un et
le deux, par rapport a 'un et au deux, que développe Gilbert Durand
dans son ouvrage de 1960. Des rapports dynamiques des éléments
constituant une triade, au sein de la triade, pour sauvegarder les trois
termes en tension permanente, en équilibre précaire, tel que I'a
expliqué en détail Jean-Jacques Wunenburger, trente ans apres, dans



IRIS, 412021

60

61

62

son ouvrage majeur La Raison contradictoire (1989), notamment dans
les chapitres « Lespace des médiations », « La Troisieme dimension »,
« La contrariéte vivante », « La dynamique des polarités », « La
dissymeétrie créatrice », ce qu'il a aussi bien illustré dans un cas
concret dans « Dramaturgies gnostiques de l'exil », au chapitre 2 de la
troisieme partie de son ouvrage La Vie des images (Wunenburger,
2002, p. 189-201).

Il reste toutefois que I'exposé durandien maintient les structures

« schizomorphes ou héroiques » en premier lieu dans son récit,
autant que dans le grand tableau des images ('annexe II des SAI),
suivant I'ordre englobant des deux régimes diurne et nocturne de
limaginaire, faisant apparemment une concession au temps
chronologique, comme y oblige d’ailleurs la linéarité de la narration
linguistique (avec des signes verbaux écrits en succession). Ce qui
semble figé dans le tableau se montre toutefois comme dynamique et
sans hiérarchie dans le cours du récit.

Finalement, pourquoi comparer les trois « structures
anthropologiques de I'imaginaire » et les « trois genres fondamentaux
de la poétique » ? Le gain consiste, a notre avis, a bien faire
comprendre les trois structures sans nous subordonner a l'ordre des
deux régimes, diurne et nocturne, et cela sans perdre la perspective
essentielle de ces régimes, en termes de rapport entre 'homme et le
monde, comme les représente fondamentalement la littérature.
Gilbert Durand comprend lui aussi les genres littéraires d'une fagon
dynamique et ouverte, comme des « différences de degrés
structuraux dans le continuum de l'intention littéraire », comme

« des moments » (voir Durand, 1961, p. 231), d'ou son admiration pour
Victor Hugo, poete et théoricien du drame, qui prone le meélange des
genres dans la préface de Cromwell — drame romantique. De méme
que le romanesque peut glisser de I'épique au mystique (cas de la
Chartreuse de Parme), le dramatique peut lui-méme transiter vers
I'épique ou vers le lyrique, comme le comprend bien Gilbert Durand.

Emil Staiger, comme nous l'avons vu, pergoit aussi cette dynamique
des genres. Mais pour Gilbert Durand, les enjeux importants sont

« les grands lieux communs de I'éternel réve humain, de
Iimmémoriale espérance » (Durand, 1961, p. 239), alors qu'Emil Staiger
tend a radicaliser les polarisations dans sa vision de 'homme : « Mais



IRIS, 412021

’'homme est quelque chose qui le plutdt possible devra se surpasser
soi-méme, ou retournant a l'intimité muette, ou échouant
tragiquement, dans un effort supréme et ultime de {élément
dramatique. » (Staiger, 1972, p. 199)

BIBLIOGRAPHY

BacuELArD Gaston, 2010, Le Matérialisme rationnel [1953], 4 éd., Paris, PUF, coll.
« Quadrige Grands Textes ».

Duranp Gilbert, 1961, Le Décor mythique de la Chartreuse de Parme, contribution a
lesthétique du romanesque, Paris, José Corti.

Duranp Gilbert, 1964, LImagination symbolique, Paris, PUF.

Duranp Gilbert, 1969, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire : introduction a
larchétypologie générale [1960], Paris, Bordas.

Duranp Gilbert, 1980, LAme tigrée. Les pluriels de psyché, Paris, Denoél.

Duranp Gilbert, 1989, « Mythe et opéra », entretien avec M. Veaute, Beaux-arts et
Archétypes. La religion de Uart, Paris, PUF, p. 143-168.

Duranp Gilbert, 1991, « Contrepoints » (avec dessins au trait de I'auteur), dans
A. Gilbertas, A. Palluel-Guillard, A. Planche et al., Chambéry. Savoie, préface
G. Durand, Les Marches, La Fontaine de Siloé, p. 15-32.

Duranp-Sun Chaoying, 2015, « Gilbert Durand au chateau de Novéry », dans

A. Chemain-Degrange et P. Bouvier (€ds), Gilbert Durand. De l'enracinement au
rayonnement, Chambéry, Editions de I'Université Savoie Mont Blanc et Association
des Amis de Gilbert Durand, p. 51-62.

Gounter Henri, 1943, L'Essence du thédtre. Précédé de quatre témoignages par Georges
Pitoéff, Charles Dullin, Louis Jouvet, Gaston Baty, Paris, Plon, coll. « Présences ».

Kann Charles Harry, 2009, A Arte e o pensamento de Heraclito [1979], uma edigao dos
Fragmentos com traducdo e comentario, E. de Gusmao Vercosa Filho, Sao Paulo,
Paulus, coll. « Philosophica » ; ouvrage original en anglais : The Art and Thought of
Heraclitus, an edition of the Fragments with translation and commentary, Ch.

H. Kahn, Londres / New York / Melbourne, Cambridge University Press, 1979.

SouriaU Anne, 2004, « Antiphrase », dans E. Souriau, Vocabulaire desthétique,
A. Souriau (dir.), 2° éd., Paris, PUF, coll. « Quadrige ».

Souriau Etienne, 1950, Les Deux cent mille situations dramatiques, Paris, Flammarion,
coll. « Bibliotheque d’Esthétique ».

Souriau Etienne, 1952, Pensée vivante et perfection formelle [1925], Paris, PUF.



IRIS, 412021

Souriau Etienne, 1990, Vocabulaire d’esthétique, A. Souriau (dir.), 2€ éd., Paris, PUF,
coll. « Quadrige », 2004.

Staicer Emil, 1972, Conceitos fundamentais de poética [1946], traduit de 'allemand par
C. Aida Galvao, Rio de Janeiro, Edi¢cdes Tempo Brasileiro ; en francais : Les Concepts
fondamentaux de la poétique, traduit et annoté par R. Célis et M. Gennart, avec la
collaboration de R. Jongen, Bruxelles, Lebeer-Hossmann, 1990.

WUNENBURGER Jean-Jacques, 1989, La Raison contradictoire. Sciences et philosophie
modernes : la pensée du complexe, Paris, Albin Michel.

WUNENBURGER Jean-Jacques, 2002, La Vie des images [1995], Grenoble, PUG.

WUuNENBURGER Jean-Jacques, 2005, « Le Combat est le peére de toutes choses », Héraclite,
Nantes, Editions Pleins Feux.

NOTES

1 Toutes les citations d’Emil Staiger seront traduites de la version
portugaise en frangais par 'auteur de l'article.

AUTHOR

Catarina Sant’Anna

Chercheuse associée du LLSETI, Université Savoie Mont Blanc, et ancienne
professeure de I'Université fédérale de Bahia, Brésil

IDREF : https://www.idref.fr/075607069

ISNI : http://www.isni.org/0000000032873325

BNF : https://data.bnf.fr/fr/14608612


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2079

Imaginaire et politique
Imaginary and Political

Jean-Pierre Sironneau

DOI: 10.35562/iris.2102

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

Limaginaire et le politique ont des relations aux multiples aspects et il n'est
pas possible de tous les aborder dans le cadre de cet article. Nous
choisirons de nous concentrer sur le rapport entre le mythe et l'idée
nationale, d'une part, et le mythe et les idéologies politiques, d'autre part.
Avant d’envisager ces questions, nous présenterons d’abord les travaux de
Gilbert Durand issus de ses articles « Le social et le mythique » et « La cité
et les divisions du royaume » ; puis nous nous intéresserons précisément a
I'etude des deux axes annoncés. Cet article met ainsi 'accent sur
I'importance de l'imaginaire dans la politique et dans la société. Nous
conclurons sur 'évolution actuelle, en particulier en Europe occidentale, ou
le mythe ne joue plus son role fédérateur pour la sociéteé.

English

The relationship between the imaginary and the political has many aspects
and it is not possible to address them all in this paper. We will choose to
focus on the relationship between myth and national idea, on the one hand,
and myth and political ideologies on the other. Before considering these
questions, we will first present the work of Gilbert Durand from his articles
“Le social et le mythique” and “La cité et les divisions du royaume”; then we
will focus on the study of the two axes announced. This paper thus
emphasizes the importance of the imaginary in politics and society. We will
conclude with the current development, particularly in Western Europe,
where myth no longer plays its unifying role for society.

INDEX

Mots-clés
imaginaire, politique, mythe, société, idéologie, nation

Keywords
imaginary, political, myth, society, ideology, nation



IRIS, 412021

OUTLINE

Gilbert Durand et I'imaginaire politique
Mythe et nation
Mythe et idéologies politiques modernes

TEXT

1 Il n'est pas possible d’envisager ici tous les aspects qui ont trait aux
relations entre I'imaginaire et le politique. Je me concentrerai sur
deux aspects de ces liens : d'une part le rapport entre le mythe et
lidée nationale, d’'autre part le rapport entre le mythe et les
idéologies politiques. Mais auparavant, je souhaiterais présenter une
synthese des travaux de Gilbert Durand sur la question de
I'imaginaire politique.

Gilbert Durand et I'imagi-
naire politique

2 Dans ses multiples travaux, Gilbert Durand a peu parlé des rapports
de l'imaginaire et du politique. Il existe cependant deux articles : « Le
social et le mythique » (Durand, 1981) ainsi que « La cité et les
divisions du royaume » (Durand, 1976) ou il aborde la question.

3 Dans le premier texte, il insiste sur le role fondateur du mythe dans la
constitution des groupes sociaux, des cites et des nations.

4 Les travaux de Georges Dumézil avaient d’ailleurs prépare le terrain,
puisque ce dernier fait du mythe religieux, dans le contexte des
sociétes indo-européennes qu'il étudie, I'infrastructure fonctionnelle
de ces sociétés. Il remarque que le récit mythique, plus que le récit
historique, constitue le socle fondamental de la réalité sociale ;
partant du pluralisme constitutif de toute sociéte, il constate qu'une
société s'organise autour de trois grandes fonctions : le travail, la
guerre, le sacré ; mais plus que I'étude empirique et historique de la
réalité sociale de ces fonctions, lui semble révélatrice la mythologie ;
car si ces trois fonctions existent plus ou moins chez tous les



IRIS, 4112021

peuples, seuls un certain nombre d'entre eux, les Indo-Européens, en
ont tiré une idéologie, qu'il appelle trifonctionnelle, et qui fait des
trois fonctions « une representation du monde, une organisation des
valeurs » (Descamps, 1981). C'est-a-dire que I'organisation mythique
est plus importante que l'organisation sociale réelle. Limaginaire est
veritablement principe de compréhension, sinon principe fondateur :
grace a cette archéologie de I'imaginaire qu'est la méthode
comparative de Georges Dumézil, mythologie, littérature,
institutions, langues s'éclairent mutuellement.

5 Prolongeant l'intuition de Georges Dumézil, Gilbert Durand, dans
« Le social et le mythique », a essayé de faire prendre conscience aux
sociologues de l'étroite interdépendance qui existe entre mythe et
société. Dans cet article, il s'interroge sur la nécessité d'une topique
sociologique, analogue a la topique élaborée par la psychanalyse,
topique qui, chez Freud par exemple, essaie de dégager les instances
fondamentales de l'appareil psychique : le ¢a, le moi, le surmoi. Or, de
la méme facon, le socle mythique ne pourrait-il pas constituer, pour
un groupe social donné, le référent invariant, analogue en cela au
« ¢a » du psychanalyste ? Aucune société ne peut, en effet, se passer
de « mythes régulateurs qui émergent périodiquement pour
commémorer et restituer la société en cause » (Durand, 1981, p. 301).
Gilbert Durand illustre ainsi son propos :

Par exemple il est frappant de repérer dans les lecons légendaires de
I'histoire de France le mythe du juste héros injustement vaincu par le
sort. Vercingétorix en est le prototype. De siecle en siecle le modele
se répete, et quimporte qu’il soit « emprunté » a d’autres aires
culturelles comme le Tristan de Chrétien de Troyes ou I'Hercule
gaulois cher au xvi°® siécle. Lessentiel tient dans la « coriacité! » de la
redondance : Roland a Roncevaux, les Cathares a Monségur, Jacques
de Molay en place de Gréve, Jeanne d’Arc a Rouen, Henri IV et le
poignard de Ravaillac, Louis XVI au Temple, Napoléon a Sainte-
Héléne [...], Hugo a Guernesey, Pétain a I'lle-d’Yeu, De Gaulle a
Colombey. (Ibid., p. 301-302)

A partir de ce socle mythique, instance fondamentale de toute
topique sociologique, pourraient mieux se comprendre toutes les
dérivations et rationalisations qui modulent l'action des différents
groupes sociaux ou des sociétés, selon les époques.



IRIS, 412021

6 Gilbert Durand, dans un autre article, croit pouvoir aller plus loin et
élaborer une sociologie en profondeur qui dégagerait les archétypes
de la cité harmonieuse et de I'équilibre social, un peu a la maniére de
Georges Dumezil, en partant des fonctions fondamentales du groupe
social humain. Il y a 1a une piste intéressante qui tranche avec
I'empirisme dominant de la sociologie contemporaine. Partant du
postulat que la vie sociale est plurielle et que 'harmonie ne peut
résulter que de I'équilibre entre des fonctions ou des mythologemes
multiples, Gilbert Durand va mettre en correspondance cinq
structures fonctionnelles qui définissent abstraitement tout groupe
social avec cinq ordres fondamentaux assurant le remplissement de
ces cing structures fonctionnelles.

7 Ces ordres fondamentaux orientent en profondeur I'imagination de la
Cité humaine, et c'est pourquoi ils se révelent aussi bien par des
évenements historiques (épot) que par des mythes (mythoi) ; quatre
d’entre eux se placent « sur un plan d'égalité, comme les quatre
points cardinaux opposeés des activités politiques et sociales » ; le
cinquieme est hiérarchique, il se place « au-dela et au-dessus » des
quatre autres (Durand, 1976, p. 214). Leur désignation se rattache ici
au vocabulaire de la cité romaine, exemple choisi parce que bien
connu des historiens et des mythologues et a égale distance des
sociétés archaiques et des sociétés modernes, mais ils constituent
« les cinq “ordres” archétypiques » de toute cité humaine (ibid.,
p.179):

e l'ordre martial établi sur la tension entre « pulsions de fuite, de peur et
des impératifs d’'agression » (ibid., p. 179) ;

e l'ordre patrimonial (ou quirinal) « constitué par la dialectique entre
pulsion consommatrice et censure productrice » (ibid., p. 180) ;

e l'ordre mercantile (ou mercurial) « constitué par le conflit entre pulsions
de rapine, de vol et les institutions du don, du troc, de 'échange » (ibid.) ;

e l'ordre sacerdotal (ou pontifical) « constitué par la dialectique du pouvoir
magique et du savoir gnostique » (ibid.) ;

e l'ordre impérial (ou hiérarchique) qui « assure la cohérence, en une “cité’,
des quatre autres » mais « connait une tension interne entre les
tentations de la force dominatrice et la fonction régalienne par

excellence qui est I'autorité instauratrice de justice » (ibid.).



IRIS, 412021

10

11

Il n'est pas possible d'entrer dans le détail de I'analyse. Son originalite,
si on la compare a d’autres bien connues, comme celle de Georges
Dumézil, réside dans le role synthétique attribué a 'ordre impérial ou
hiérarchique face aux quatre autres ordres et particulierement a
'ordre pontifical ou sacerdotal. Une sociologie courante

— durkheimienne — considere que la légitimation de l'ordre social est
normalement assurée par les croyances et les rituels religieux et a
donc tendance a attribuer au pouvoir spirituel ce role de synthese,
source du consensus et de la cohésion sociale ; au contraire, ici,
l'ordre religieux (sacerdotal) n'est qu'un ordre parmi d’autres, a égalité
avec eux, et ne saurait donc prétendre a la légitimation totale de
l'ordre social ; ce role synarchique est réservé a l'ordre impérial qui,
de ce fait, acquiert une valence politico-religieuse propre et n’a pas a
recevoir d’ailleurs sa légitimité ; dans la cité romaine, il n'y a pas place
pour un conflit entre « le sacerdoce et I'empire » (Durand, 1976,

p. 216) ; « 'empereur réunit bien ce qui est en haut a ce qui est en

bas » (ibid., p. 207), « le sens du “regne” chez les latins comme chez
tous les autres peuples c’est avant tout de maintenir [...] la justice
hiératique » (ibid., p. 209).

Dans cette fonction régalienne, « toutes les traditions convergent : au
jus romain fait écho — dans la tradition rabbinique — le premier des
commandements noachites : la justice. Cest un leurre que de
chercher la “légitimité” d'un pouvoir supréme, royal ou impérial ; c'est
la marque de ce supréme pouvoir que d’'instaurer le 1égitime » (ibid.).

Cette synarchie, « aux antipodes de la volonté générale de majorités
totalitaires », est « le consentement de tous a la différence, a l'altérité
sur laquelle fonctionne la socialité » (Durand, 1976, p. 215). La réussite
de Rome, qui a duré plus de dix siecles, était fondée sur I'équilibre
entre ces cinq ordres. Lorsque I'équilibre hiérarchique était rompu,
par exemple par suite de I'effacement du cinquieme ordre, chacun
des quatre autres avait tendance a dériver vers une fermeture
totalitaire ; la porte était alors ouverte aux dictatures, « dictature
césarienne bien sir », la plus connue, mais aussi dictature des
marchands ou des clercs (ibid., p. 216).

La conception synarchique survivra en Occident dans l'idée gibeline,
heritiere de la tradition romaine de I'impérium ; mais la querelle
médiévale entre le sacerdoce et 'empire et le déclin de l'institution



IRIS, 412021

12

impériale, a laquelle se substitueront les diverses monarchies
européennes, sont la pour nous rappeler que 'Occident ne pourra
jamais sortir du déséquilibre structurel qui sera le sien depuis la fin
de I'Antiquite.

Mythe et nation

Lexpression société globale cherche a désigner l'institution qui, dans
chaque cas, produit la plus grande et la plus intense solidarité entre
les membres d’'une collectivité. De méme que la tribu, la cité, 'empire
ont pu étre, dans le passé, des types dominants de sociétés globales,
de méme la nation, ou pour étre plus précis, I'Etat-nation, est la
forme moderne d’existence la plus répandue de la sociéte globale ;
cette forme s'est imposée depuis la fin du Moyen Age, et surtout
pendant les deux derniers siecles. Historiquement, les nations
européennes, au sortir de la féodalité et apres I'effacement du Saint-
Empire romain germanique, se sont constituées en ensembles plus ou
moins importants, correspondant a une ou plusieurs ethnies, sous
l'autorité d'un monarque, roi, prince électeur, voire empereur,
sagissant du Reich allemand. Dans ce processus, des aléas de
I'histoire ont joué un role prépondérant, ce qui explique que certaines
nations (Angleterre, France, Espagne) se soient constituées tres tot,
alors que d’'autres ont mis beaucoup plus longtemps a réaliser leur
unité (Italie, Allemagne, etc.). Ce qui explique aussi que l'idée méme
de la nation a pu donner naissance a des conceptions juridico-
politiques tres diverses, selon qu'a été privilégiée la culture (unité de
langue, de race, d’ethnie, de coutumes, de religion) ou la volonté
politique, selon qu’a été choisie une forme unitaire ou une forme
fédérale. Il s'ensuit que jamais aucune définition de la nation ne sera
pleinement satisfaisante, la réalité sociologique de la nation étant
toujours dépendante d'une histoire singuliere. On en est reduit, si l'on
veut malgré tout aboutir a une définition, a ne retenir que des
criteres tres généraux (passé commun, volonté de vivre ensemble) ; la
célebre définition de Renan illustre ce caractere tres général : « Une
nation est une ame, un principe spirituel. [...] La nation comme
I'individu est I'aboutissement de tout un passeé d’efforts, de sacrifices
et de dévouements. [...] Avoir des gloires communes dans le passé€,
une volonté commune dans le présent ; avoir fait de grandes choses



IRIS, 41]2021

13

14

15

ensemble, vouloir en faire encore, voila les conditions essentielles
pour étre un peuple. » (1882, p. 26)

Ce qui, en revanche, est significatif, c'est qu'aucune nation ne s’est
constituée sans produire une représentation de son unité enracinée
dans I'Histoire, cest-a-dire sans produire un mythe

fondateur. Lexpression mythe fondateur, s'agissant des nations au
sens traditionnel du terme, c'est-a-dire des nations-ethnies, semble
préférable a la locution mythe d'origine. En effet, les mythes d'origine
ont une signification beaucoup plus large que les mythes fondateurs
des cités et des nations ; mythe fondateur évoque plus
particulierement la fondation d'une cité, d'une ethnie a partir d'un
ancétre commun dans un temps déja historique, a un moment

de I'Histoire.

Un mythe fondateur se constitue souvent par mythologisation d'un
évenement historique, voire de plusieurs. Ainsi, le mythe de la nation
francaise, s'il fait référence parfois au héros grec Francion, revenu de
la guerre de Troie, n'oublie pas d'intégrer, dans son récit, les grands
hommes du passe : Vercingétorix, Clovis, Hugues Capet, et, plus pres
de nous, Robespierre ou Napoléon. Il n'existe pas a ce propos un seul
mythe ou un seul archétype. Il n'existe pas une France éternelle qui
resterait toujours la méme a travers les changements historiques,
qu’il s'agirait de célébrer et de conserver comme une substance
sacrée. Lidentitaire n'est pas l'identique : 'Histoire introduit toujours
des ruptures, des contradictions, des réaménagements, dans l'idée
gqu'une collectivité se fait d’elle-méme.

Le caractere pluridimensionnel de l'identité ainsi que son caractere
historique font que l'identité collective (et donc nationale) n'est jamais
donnée une fois pour toutes, qu'elle se construit progressivement et
conflictuellement dans la relation d'un individu ou d'un groupe avec
son monde ; dans cette construction, les récits successifs (et 1a, nous
retrouvons I'importance des mythes) jouent un role essentiel. En
distinguant identité idem et identité ipse, Paul Ricoeur veut signifier
que l'identité collective (la permanence de I'étre collectif a travers les
changements) ne saurait se ramener a une répétition du méme et
donc suppose un travail narratif, une herméneutique de soi
susceptible de configurer un sens. Il en résulte plusieurs récits qui
organisent les événements multiples de I'existence historique et leur



IRIS, 412021

16

17

donnent sens. Ces récits construisent I'identité narrative d'un groupe
ou d'une nation. Comprendre cette identité, ce n'est pas seulement se
référer a des événements fondateurs du passé, c'est la comprendre a
partir d'un jeu de différenciations qui s'organisent de facon toujours
singuliere a travers le temps. Les récits successifs doivent étre pris en
compte, car un peuple ne se maintient que par cette narrativité
permanente : il Sapproprie son étre a travers une série
d’interprétations successives ; en se racontant, un peuple devient
sujet, il a une identité propre ; il la perd quand il devient l'objet de la
narration d'un autre. Dans ces récits, que l'on ait affaire a des mythes,
a des légendes ou a de I'histoire mythologisée, I'imaginaire, comme I'a
bien vu Georges Dumeézil, joue un réle central.

Lidée moderne de nation ne se congoit pas, a la différence de I'ethnie,
sans rapport au politique. La nation est congue, depuis deux siecles,
comme une forme particuliere d’'unité politique : selon Dominique
Schnapper « sa spécificité est qu'elle integre les populations en une
communauté de citoyens dont l'existence légitime l'action intérieure
et extérieure de I'Etat » (1994, p. 28). La nation moderne se distingue
donc des groupes ethniques qui ne sont pas forcément organisés
politiquement ; I'ethnie évoque ordinairement I'héritage d'une
communauté historique et culturelle. Léquivoque du terme nation
vient de ce que, avant I'apparition de son sens moderne, au xvi® siecle
en Angleterre au moment de la Glorieuse Révolution, le terme de
nation était a peu pres synonyme d’ethnie : c'est ce sens qui prévalait
déja au xme® siecle dans la philosophie politique de saint

Thomas d’Aquin.

La nation moderne se définit, au contraire, par la volonté de
transcender les appartenances particulieres (économiques, sociales,
ethniques, religieuses) ; elle nait avec le développement de
lindividualisme juridique ; elle est censée regrouper des individus
définis juridiquement par des droits ; sa conception du lien social est
plus politique que religieuse : elle s'efforce de déterminer un espace
public, commun a tous les citoyens, quelles que soient par ailleurs
leurs appartenances singulieres, un espace laic, c'est-a-dire
religieusement neutralisé. La nation moderne a une visée
universaliste, dans la mesure ou elle veut dépasser tous les
particularismes ; cette universalité est I'horizon de l'idéologie
moderne de la liberté et de I'égalité des individus ; elle inspira



IRIS, 41]2021

18

19

20

notamment I'idée de république universelle, forgée par Kant a
I'époque des Lumieres. Cependant, une tension constitutive continue
de subsister entre cet horizon universaliste et le maintien, dans la
réalité sociale, des particularismes ethniques, religieux ou
économiques — un retour de l'ethnico-religieux, dans une nation
moderne, est toujours possible.

Mythe et idéologies poli-
tiques modernes

Les idéologies politiques modernes, apparues depuis deux siecles,
ont concrétise, dans les nations européennes surtout, ces projets
politiques d’'organisation collective. Que sont ces idéologies
politiques sinon des projets rationnels (a base plus ou moins
philosophique ou plus ou moins scientifique) de transformation
politique ou sociale ? Pierre Ansart écrit : « On peut fixer aux
dernieres décennies du xvii€ siecle, le moment ou le discours
politique a revétu cette tension de signification que nous
appréhendons aujourd’hui. » (1974, p. 15) C'est a cette époque que les
premiers socialistes ont ambitionné une transformation profonde,
non seulement politique, mais aussi sociale et culturelle, de tous les
rapports humains. Ces projets de transformation supposaient bien
slr qu'un certain nombre de conditions préalables aient existeé :
lautonomie du politique, c'est-a-dire son émancipation par rapport
aux légitimations religieuses, Iidée que l'organisation de la société
n'est pas une donnée naturelle mais une construction rationnelle qui
peut légitimement s'appuyer sur des lois (lois de la nature, mais
surtout de I'Histoire).

Or, ces idéologies ne sont pas de purs savoirs, inspirés dune
philosophie rationnelle ou d'une science, mais des mélanges hybrides
de croyances et de savoirs. En méme temps qu'elles se présentent
comme des projets rationnels, elles contiennent une frange
d’imaginaire ; elles réactivent d’anciens réves, d'anciennes aspirations
utopiques a 'harmonie, a l'unité, a la justice, voire a la puissance.

Lhypothese que nous ferions, c’est que, bien loin d’étre absent de
lidéologie politique, le mythe en constitue le dynamisme sous-
jacent ; il explique la capacité qu'ont eue ces idéologies d'impulser



IRIS, 412021

21

22

23

I'action socio-politique, de susciter 'engagement total des militants.
Il est possible de déceler, sous le discours apparemment rationnel de
lidéologie, des themes mythiques traditionnels. Il semble,

en particulier, que la structure du scénario millénariste s’y retrouve
fréquemment ; scénario qui postule un état de purete originelle, suivi
d'une période de chute et de décadence, mais qui nous dit aussi que
cet état de dégénérescence ne saurait durer toujours : une révolution
est toujours possible ; une rupture violente avec I'état de choses
existant peut restaurer I'harmonie primitive perdue. Les grandes
idéologies révolutionnaires des deux derniers siecles peuvent étre
considérées, d'un certain point de vue, comme des

millénarismes sécularisés.

On peut conclure, s'agissant des rapports entre mythe et nation, que
la plupart du temps, lorsquelles sont devenues les idéologies
officielles d'un parti au pouvoir, ces idéologies révolutionnaires n'ont
pas manqué de récupérer les éléments mythiques propres a telle
ethnie ou telle nation. On pourrait montrer, par exemple, qu'il existe
un lien entre la tradition monarchique francaise et le jacobinisme,
entre le socialisme prussien et le sentiment national allemand, entre
le bolchevisme et la tradition millénariste russe, entre le national-
socialisme et un certain romantisme nationaliste allemand.

Les grands récits nationalistes, on le voit, ont été plus ou moins
récuperés par les idéologies politiques modernes, quelles soient
totalitaires ou libérales. Aujourd’hui la situation est différente, tout au
moins en Europe occidentale. Sous la poussée d'un individualisme
généralisé qui met a mal les idéaux collectifs, sous l'effet de flux
migratoires qui perturbent la traditionnelle conscience nationale,
sous l'effet également d'une urbanisation galopante qui détruit les
anciennes communautés rurales, ou les communautés de quartiers,
I'Etat-nation ne joue plus son role de facteur essentiel d'intégration
sociale. Le sens civique, le dévouement a la patrie sont des valeurs en
déclin, le lien social est de moins en moins assuré par les grandes
institutions de I'Etat-nation (armée, école, etc.) ou par les religions
traditionnelles. Inutile d'insister sur ce point.

Faut-il craindre le communautarisme, le retour a des formes tribales
de socialisation ? Il y a quelques années, un sociologue, Michel



IRIS, 4112021

24

25

Maffesoli, annongait « le temps des tribus » (Maffesoli, 1988). Regis
Debray, dans une interview récente, réitere le méme diagnostic :

Le siecle qui commence sera celui de la tribalisation, des minorités,
des séparatismes. La question sera donc de savoir ce qui peut unir
toutes ces tribus, les confédérer. La tribalisation est la rancon
politico-culturelle de la mondialisation économique. Et nous
assistons pour I'heure a un extraordinaire mouvement centrifuge.
Tous les ethnocentrismes, tous les communautarismes deviennent
maitres du terrain. La civilisation républicaine laique avait sublimeé
les pulsions par I'amour de la patrie, le culte de l'intérét général,
I'éducation a I'école, tout cela s'effondre. Aujourd’hui certains se
rassurent en se tournant vers la « religion civile » des droits de
’homme, mais je n'y crois pas. (Debray, 2008)

Diagnostic pessimiste, diront certains, mais diagnostic lucide. Lidée
de patrie, forme affective de la nation, n’alimente plus, sauf en de
rares occasions commeémoratives, le grand récit mythique qui fut le
sien autrefois.

Qui aujourd’hui pourrait encore proclamer « Mourir pour la patrie, /
Cest le sort le plus beau, le plus digne d’envie? » ?

BIBLIOGRAPHY

Ansart Pierre, 1974, Les Idéologies politiques, Paris, PUF.

Desray Régis, 2008, Interview dans le journal La Croix, 8 aotit 2008.

Descamps Ch., 1981, « Litinéraire mythologique de Georges Dumézil », Le Monde,
21 septembre 1981.

Duranp Gibert, 1976, « La cité et les divisions du royaume : vers une sociologie des

profondeurs », Eranos Jahrbuch, 45, p. 165-219.

Duranp Gibert, 1981, « Le social et le mythique. Pour une topique sociologique »,

Cahiers internationaux de sociologie, LXXI, Les Sociologies, juillet-décembre 1981,

p. 289-307. Article republié dans G. Durand, Champs de 'imaginaire, Grenoble,
ELLUG, 1996, p. 109-131.

MarresoLt Michel, 1988, Le Temps des tribus : le déclin de U'individualisme dans les

sociétés de masse, Paris, Méridiens /Klincksieck, coll. « Sociologies au quotidien ».

Renan Ernest, 1882, Qu'est-ce qu'une nation ?, Paris, Calmann Lévy.



IRIS, 412021

ScHnappER Dominique, 1994, La Communauté des citoyens, Paris, Gallimard.

NOTES

1 Lidée de noyau « coriace » est empruntée par Gilbert Durand a Roger
Bastide, qu'il cite p. 293 et p. 295 (Gilbert Durand, 1981).

2 Refrain du Chant des girondins.

AUTHOR

Jean-Pierre Sironneau

IDREF : https://www.idref.fr/02714058X

ISNI : http://www.isni.org/000000005509501X
BNF : https://data.bnf.fr/fr/11924944


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2109

Tout est image. Pour une propédeutique de
imaginaire

Everything Is Image. For a Propaedeutic of the Imaginary

Philippe Walter

DOI:10.35562/iris.2110

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

La naissance du CRI a Grenoble (en décembre 1966) doit étre replacée dans
le contexte intellectuel de la nouvelle critique des années 1960. Les trois
courants dominants du matérialisme historique, de la psychanalyse
freudienne et du structuralisme ont alors été dépassés par le CRI au profit
d’'un « nouvel esprit anthropologique » qui privilégiait la réalité sensible des
images au détriment des idéologies réductrices. Les intellectuels des villes
ont perdu le lien charnel avec une civilisation rurale et un mode de vie ayant
faconné notre langue, nos croyances et nos fétes, ainsi que des artisanats
séculaires. Le médiéviste peut encore retrouver le lien avec cette mémoire
du temps. Mais s'il n'a pas conservé une ame paienne et un esprit paysan, il
est condamné a la posture post-moderne. Penser la culture occidentale en
contournant ou ignorant le Moyen Age n'est quune imposture. Un exemple
de longue vie des images (du Kairos grec a la Fortune médiévale) montre
I'importance des relais culturels qui relativise toute théorie préconcue

des archeétypes.

English

The birth of the CRI (Center for Research about collective Images, myths
and symbol) in Grenoble (on December 1966) is replaced in the intellectual
context of new criticism of the 1960s. The three mainstream (historical
materialism, Freudian psychoanalysis, structuralism) have been overtaken
by the CRI in favour of a “new anthropological spirit” that emphasizes the
sensible reality of images at the expense of reducing ideologies. The
modern scholars of the cities have lost the carnal connection with a rural
civilization and a way of life that have shaped our language, our ancient
beliefs and feasts and also centuries-old handicrafts. The medievalist can
find the link with this memory of time. But if he has lost a pagan soul and a
spirit of peasant, he is sentenced to a post-modern posture. Thinking
Western culture in bypassing or ignoring the middle ages appears like a
mere sham. An example of long-life images (from the Greek Kairos to



IRIS, 4112021

medieval Fortune) stresses the importance of cultural relays against all
preconceived theory of the archetypes.

INDEX

Mots-clés

mémoire du temps, nouvel esprit anthropologique, civilisation traditionnelle,
vie des images, Kairos

Keywords
memory of time, new anthropological spirit, traditionnal civilization, life of
images, Kairos

OUTLINE

Naissance du CRI

Dans un bureau de la Stasi (Potsdam, 1994)
Joujoux, bijoux et cailloux

Médiévistes des villes, médiévistes des champs
Tragedie : la mort du Verbe

« Ceci tuera cela » (Hugo, 1832, livre V, chap. 2)
La longue vie des images

TEXT

« Avancez vite, cassez les
codes. »
Mark ZUCKERBERG



IRIS, 412021

« Je fixe la date de la
transformation profonde et
disruptive des capacités
humaines a 2045. Lintelligence
non biologique créée cette
année-la sera un milliard de
fois plus puissante que toute
intelligence humaine actuelle. »
Ray KurzweIL

(Humanité 2.0)

1 Qui se souvient encore de la propé, alias propédeutique qui, dans les
lycées francais (d'avant 1966), préparait les bacheliers souhaitant
entrer dans I'enseignement supérieur ? Le mot vient du grec
paideuein « enseigner » et pro- « en avant, auparavant ». Pour la
philosophie, le mot désigne les prérequis a posséder avant la pratique
d’'une science. Si 'imaginaire n'est pas une « science », il est toutefois
légitime de se demander comment on entre, non pas dans
limaginaire lui-méme (car on y est tous déja, méme sans le savoir),
mais dans son analyse critique par une maieutique toute socratique.
Les itinéraires sont multiples, car nos histoires sont personnelles. Je
parlerai donc de mon trajet vers les images. Il n’'a rien d'exemplaire
mais, en la matiere, on n'a pas d’autre choix que de parler de soi parce
qu'« une meéthode, disait Dumézil, c’est le chemin apres quon I'a
parcouru ; on ne suit pas une méthode, on reconnait apres coup la
méthode qu'on a suivie » (Ries, 1989, p. 440). Evoquer une maieutique
des images, préalable indispensable a toute propédeutique de
I'imaginaire, impose donc de se dévoiler. Evidemment, tout lecteur
persuadé que le moi est haissable peut ici arréter sa lecture et passer
a autre chose.

Naissance du CRI

2 20 décembre 1966 ! : création officielle d'un centre de recherche qui
adopta la devise : « Tout est image. » Deux ans plus tard, mai 1968 :
« Sous les pavés, la plage ! » 10 juin 1968 : officialisation ministérielle
du CRI?. Cherchez l'erreur ! Il n’y en a pas. La création du CRI fut I'un
des symptdmes annonciateurs d'une révolution mentale, industrielle 3



IRIS, 41]2021

et culturelle qui a fait de nous ce que nous sommes aujourd’hui. Non
que I'image soit une radicale nouveauté dans la culture des

années 1960 mais, passée au stade industriel (grace a « 'explosion
vidéo »), elle provoque de nos jours I'implosion numerique des
sociétés. Elle nous a fait, grace aux ordinateurs et a la
télécommunication numérique, quitter la galaxie Gutemberg pour
entrer dans celle d'Internet. Galaxie est d’ailleurs le mot juste puisque
I'ancétre des micro-ordinateurs s’appelait Altair 8800. Présenté en
janvier 1975, puis « bidouillé » par Bill Gates, il eut la postérité que I'on
sait sur nos tables de travail. Nous sommes ainsi des enfants de la
comete Altair 8800, I'étoile la plus brillante de la constellation de
I'Aigle (de I'arabe al-nasr al-tair « l'aigle en vol ») : un nom préparant
au défi galactique.

3 Bien entendu, on peut faire comme si tout cela n'existait pas et
continuer a penser comme avant, mais la révolution numérique a
entrainé une implosion mentale. Lordinateur, prolongement du
cerveau humain, nous conduit insidieusement a penser autrement.
Think different ! Il nous conduit aussi a penser autrement la pensée et
ce qui l'accompagne, depuis la nuit des étoiles, I'imaginaire.

Dans un bureau de la Stasi
(Potsdam, 1994)

4 Nos histoires sont singulieres. Pour un baby-boomer entré dans une
université des sciences humaines, les choses étaient relativement
simples. On avait le choix entre un fatras académique
innommable (« Tradition ist Schlamperei », disait aimablement Gustav
Mahler) et de nouveaux joujoux et beaux bijoux made
in Novlangueland # : c’était la nouvelle critique (Doubrovsky, 1966 ;
Poulet, 1968). En sciences dites humaines, la « pensée 1968 » avait
accouché de trois maratres qui se prirent tres vite pour les trois
Graces de la pensée dans le vent : LHP soit Linguistique structurale,
Historicisme marxisant et Psychanalyse lacanienne étaient leurs
noms. La seconde, enfant posthume de la muse Clio et de Karl Marx
(mais « apres Marx, avril » — voila I'erreur !), finit par casser ses dents,
son couteau et sa pipe sur un mur (c'était le 9 novembre 1989). Ce
mur avait pourtant réussi a transformer une moitié de I'Europe en
prison a ciel ouvert. On comprit alors que I'historicisme marxisant



IRIS, 412021

tant proné dans les facultés de lettres et ailleurs n’était pas un savoir
critique digne de ce nom mais une propagande pour un fascisme
rouge qui venait d’agoniser. Il disparut d’ailleurs, sans rémission, dans
les débris du Mur. J'en recus la preuve dans un bureau glagant de la
Stasi en 1994 a Potsdam lorsqu'on m'expliqua le fonctionnement de la
propagande « culturelle » de la RDA, autour de cette table tres
spéciale, multi-angulaire, ou tout le monde devait pouvoir épier tout
le monde. Les deux autres maratres confondirent trop vite logos et
logomachie et se perdirent quelque part au 6° étage de la tour de
Babel. Elles y errent toujours, car elles se croient « non dupes ». On
entend encore de temps en temps leurs fantomes crier : « Les non-
dupes errent, les non-dupes errent... » Parfois, elles s’interrogent :

« A quel étage jerre ? » Réponse de Gilbert Durand : a I'étagére des
dogmatiques et des « herméneutiques réductives » (Durand, 1989,

p. 42-61).

Joujoux, bijoux et cailloux

5 Luniversitairement correct des années 1970 exigeait d’accomplir ses
dévotions a 'une seulement des trois Graces. Impossible de prendre
les trois a la fois ! Seule une chaisiere de la bien-pensance LHP
revendiqua ce privilege christique : elle croyait a la sainte trinité du
freudo-marxisme-linguistique. Cela donna le résultat que l'on sait :
illisible, sauf (évidemment) pour qui faisait semblant de comprendre.
Jeune chercheur, je rendis donc mes dévotions (il fallait survivre !) a la
premiere (Dame Linguistique) qui me fit docteur sans conviction.
Mais, malgré mon éminent directeur (futur grand maitre de I'INALF)
et a son grand désespoir, jétais devenu un agnostique des structures
grammaticales, parti en quéte d'une nouvelle déesse. Je finis par la
rencontrer la ou je 'attendais le moins, dans la cabane des 1épreux, au
pays de Tristan et Yseut, devant un mystérieux « gant de verre » qui
ressemblait trop a la pantoufle de Cendrillon, de méme matiere
(Walter, 1990). Un descendant (en ligne directe depuis le xvi® siecle)
des verriers du pays de Bitche ® ne pouvait rester étranger a ce
miracle féerique. De plus, pour avoir manié, enfant, « l'instrument des
ténebres » (Lévi-Strauss, 1966, p. 309-408), deux jours avant Paques,
je me découvrais en quéte de guérison, comme Tristan lépreux
avec sa tartarie (Béroul, 1989, v. 1163 et 3764). Sans le savoir, jétais déja
converti a I'imaginaire. 'entamais alors mon Grand (Euvre sur le seul



IRIS, 41]2021

sujet qui me parGit mériter qu'on y consacrat dix ans de sa vie : le
temps. Plus exactement, la « mémoire du temps » (Walter, 1989),
comme il y a une mémoire de 'eau, dit-on. Quitte a perdre son temps
en écrivant une these, autant en gagner un peu en réefléchissant sur
lui, « a la recherche du temps perdu ». Conforté par I'élan du génial
folkloriste qu'était Claude Gaignebet (Gaignebet, 1985), je gagnais
cette idée : 'imaginaire médiéval se lit dans le calendrier populaire
doublé, voire redouble, par le calendrier de I’Eglise :cestla
mythologie chrétienne du Moyen Age qui s'imposait alors a moi,

« métissage » de paganisme et de christianisme bien reconnu par
Gilbert Durand (Durand, 2013a). Pour un ancien trétrelle d'un village
lorrain des années 1950, tout cela se mettait a vibrer. Singuliéerement.
Une vocation de médiéviste naissait.

6 Pour entrer dans I'imaginaire médiéval, il faut donc commencer par
observer et s'étonner. Observer des monuments fascinants
(cathédrales, églises romanes, chateaux), des textes et des images.
Mais des moeurs et des pensées ? Depuis la « mort » du village
(Le Goff, 2012), c'est de moins en moins possible mais des fils ténus
nous rattachaient encore, il y a peu, a la tradition médiévale : le
folklore paysan, les contes de fées, les légendes gargantuines et
mélusiniennes, la religion populaire (ce que jai appelé, apres Pierres
Saintyves, la « mythologie chrétienne »), les arts et traditions
populaires mais sans la naphtaline et la nostalgie maréchaliste des
musees (Walter, 1992).

Meédiévistes des villes, médié-
vistes des champs

7 Pendant ce temps-la, sans que jen sache encore rien dans mon
lointain pays, I'Ecole de Grenoble s'était mise au travail. Limage,
I'image partout. Le « nouvel esprit anthropologique ® » prenait forme.
I1 était le cceur de la nouvelle science de 'homme pronée par Gilbert
Durand. Reconstruire la science de 'homme a partir d'un point focal
inédit : 'imaginaire. En somme, c’était désormais « J'imagine, donc je
suis ». On sait maintenant que Descartes lui-méme aurait approuvé.
La nuit (du 10 au 11 novembre 1619) qui précéda la découverte de ses
célebres regles de la méthode, le philosophe fit trois songes
consécutifs (Jama, 1998). 1l les fit noter a son réveil par son secrétaire



IRIS, 412021

et précisa qu'il s'agissait de « I'affaire la plus importante de sa vie ».
Cétaient des songes initiatiques, cest-a-dire propédeutiques a
limaginaire de la rationalité cartésienne. Nous y sommes. La clé des
songes ouvre la voie a 'une des plus célebres découvertes du
rationalisme classique. La matrice du concept serait-elle dans
I'image ? Les scientifiques avouent souvent que leur saut dans la
théorie doit étre précédé d'un saut dans l'imaginaire. Gaston
Bachelard a écrit la-dessus des pages immortelles (Wunenburger,
2012). Lesprit créateur est porté par des images rectrices qui
'amenent vers le concept et 'abstraction. Dans le cas de Descartes, il
reste certainement a établir le lien entre les mouvements successifs
du dormeur et les regles de la méthode, puis entre la citrouille de la
Saint-Martin et la tabula rasa. Le role du corps dans l'activité de la
pensée remonte au péripatétisme (du grec « qui aime a se

promener »). Bien plus tard, on sait combien les réflexes posturaux de
Bechterev ont été réutilisés par Gilbert Durand pour expliquer
I'émergence du symbolique dans 'hominisation ”.

8 Jévoquais précédemment mon role de crécelleur, trétrelle en patois
lorrain (Westphalen, 1934, col. 144-151), dans une confrérie de
jeunesse du pays messin. J'ai compris progressivement que mon
attirance vers le Moyen Age résultait de ce fil d'Ariane, d'une tradition
lointaine, qu'on m’avait tendu quand javais une dizaine d’'années. Le
lien venait vraiment de trés loin, du Moyen Age stirement, de plus loin
sans doute, et c'est alors que jai apercu la voie ou je devais me
diriger : vers la plus longue mémoire, la « mémoire du temps ».
Gilbert Durand avait compris d’emblée mon projet 3. Dans sa grande
majorité, le petit monde des médiévistes (du moins ce qu’il en reste a
'ere des compressions budgétaires) n'a guere saisi 'enjeu de
limaginaire. Il en est resté a une philologie positiviste d’esprit étriqué
ou retardataire, ghettoisé serait le mot juste (syndrome Dernier des
Mohicans). Or, le choc épistémologique du « nouvel esprit
anthropologique » proné par Gilbert Durand a aujourd’hui atteint de
nombreuses disciplines mais certaines, faute d’en tenir compte,
meurent et s'effacent du paysage universitaire : plus de Moyen Age
anglais en France, le sort du latin et du grec est
devenu préoccupant ?. Un bouleversement mental atteint les sciences
humaines mais les sciences dites exactes sont aussi impliquées.
Gilbert Durand proposa son diagnostic : iconodules contre



IRIS, 412021

10

iconoclastes. Les enjeux de ce vieux débat sont plus que jamais
d’actualité (Durand, 2013b), y compris dans le monde universitaire. I
est a craindre que l'avenir soit sans pitié pour tous les travaux
iconoclastes (ceux qui méprisent I'image, le mythe et qui en restent
aux concepts hyper-positivistes et éculés du passe) et qu'il soit plus
indulgent pour les iconodules attentifs aux mythes, images et
symboles, a la pensée mythique en général, dans la voie ouverte par
Ernst Cassirer (Cassirer, 1972).

A cet effet, le petit monde des médiévistes comporte en fait deux
tribus : il y a des médiévistes des villes et des médiévistes

des champs °. La différence, c'est que les premiers n'ont plus
doreilles, plus de nez, plus d'yeux ; ils ont un cerveau qui se suffit a
lui-méme. Cela donne des étres bizarres, tenant des propos étranges.
Exemple 1: « Aucassin et Nicolette, c'est la rencontre de deux
épistémé. » Sans commentaire. Exemple 2 (a propos de la méme
ceuvre) : Lorsqu'a Torelore, Aucassin et Nicolette voient des gens qui
se lancent des fromages frais ou des pommes pourries a la figure 11,
les « esprits a bourrelets » s'écrient : « Pure sottise de 'auteur !
L'ceuvre était trop courte ; il a été contraint d’inventer cet épisode
pour la rallonger un peu. » Deux parfaits propos d’iconoclastes : le
refus de voir I'image, la terreur panique devant son étrangeté
irrationnelle, lincapacité totale a lui envisager un début de sens 2.
Devant I'image, leur réaction immédiate est de se fermer comme une
huitre. Le médiéviste des villes se bouche les yeux et les oreilles, ce

qui aboutit aussi (tragiquement) a se fermer l'esprit.

Au contraire le médiéviste des champs (iconodule selon Durand) est
un étre ouvert. Ses yeux lui font voir d'incroyables choses. Par
exemple, en Carnaval, ces batailles dans la lie de vin (et plus
anciennement dans le purin) qui se déroulent toujours a
Cournonterral dans I'Hérault, non loin de Pézenas, ville natale de
Moliere (Camberoque, 1985). Lors de pérégrinations, il rencontre des
églises et chapelles avec des saints au nom étrange : saint Cucufat,
sainte Bibiane, saint Estropi, saint Pansart, saint Langouret, saint
Braillard, saint Goulipias, et tant d’'autres (Merceron, 2002). Ses
oreilles 'aident a reconnaitre les chants d'oiseaux : quelle différence
entre le rossignol et la mésange ! Pour comprendre alors le chant du
rossignol : Marie de France et son Laostic. Pour la mésange, il suffit
d’'observer Siegfried apres qu'il a sucé le sang du dragon Fafnir. Le nez



IRIS, 412021

11

12

aide a connaitre 'odeur des fleurs : comment comprendre le
Chevrefeuille sans avoir jamais humé sa senteur ? Les yeux servent
encore a voir les astres la nuit, mais qui en ville, en pleine pollution
lumineuse, peut encore regarder le ciel la nuit ? Chomme du
Moyen Age (et pas seulement le marin) connaissait mieux le ciel que
la terre. Alors, pourquoi 'oublier quand on interprete les textes, par
exemple le si zodiacal Chevalier au Lion de Chreétien de Troyes ?

Tragédie : la mort du Verbe

Il n'y a rien dans notre intelligence qui ne soit d'abord passé par nos
sens. Les images qui nous pénetrent fagconnent notre vision du
monde ; elles ont été, sont et resteront le support vivant des
créations poétiques. Méme si je ne suis pas, heureusement, le
premier a faire ce constat, jespere ne pas étre le dernier a en tirer
quelques conséquences dans la lecture poétique des textes.
Désespérante est la science moderne du littéraire ou sévit le « démon
de la théorie » selon Antoine Compagnon. Elle a oublié « la voix
meéconnue du réel », selon 'heureuse formule de René Girard (Girard,
2002). Qu'est-ce qu'une science du littéraire qui est pure
manipulation de concepts formalistes (ou le méta-textuel donne de la
méta-bétise) et qui a oublieé 'essentiel : le poétique et le mythique. Le
mytho-poétique qui passe d'abord et avant tout par I'image. En effet,
Iimage, grande lecon de Bachelard reprise par Gilbert Durand, est
toujours le chemin le plus direct vers le poétique. Limage est une
forme-sens qui conduit vers la raison sensible (Mounin, 1969). Quand
on demande a des scientifiques ce qui les a attirés, tres jeunes, vers la
science, c'est rarement la lecture d'un traité scientifique, c’est plutot
Jules Verne. Des images, du récit. Il en est de méme pour des
littéraires : ce qui a attiré Georges Dumézil vers la mythologie
comparée indo-européenne, ce sont d’abord les contes de fées et les
récits fantastiques d’Edgar Poe.

On peut ignorer toute science prétendue du littéraire qui ne repose
sur rien de vivant, qui méprise la substance des images (visuelles,
auditives, sensorielles en général). On peut fuir toute science qui se
fonde exclusivement sur les cadavres putréfiés de concepts
formalistes morts-nés. Et pourquoi donc ? Nietzsche avait prévenu.

« Dieu est mort. » Mais qui est Dieu ? La réponse est donnée par saint



IRIS, 412021

13

Jean (1,1) : « et Verbum erat apud Deum et Deus erat Verbum » (« et le
Verbe était aupres de Dieu et le Verbe était Dieu »). Le Verbe est le
messager de Dieu. S'il n'y a plus de Dieu, il n'y a plus de messager
divin. La mort de Dieu, cest la mort du Verbe, du logos spermatikos, le
concept principiel qui ensemence les esprits. Le christianisme est un
platonisme pour le peuple, disait Nietzsche. Ou est ce Verbe
aujourd’hui, dans les bibliotheques désertées et les églises, temples,
mosquées et synagogues désaffectés ? Cela veut dire que le mot, le
verbe (ou logos de la logique) aujourd’hui ne controle plus rien. La
parole, notre parole, s'est démonétisée. Plus personne n'est cru sur
parole. Les journaux écrivent que des milliers de réfugiés meurent
noyés en Méditerranée. Tout le monde s’en moque. Mais si 'on
montre soudain I'image du petit Aylan, en chandail rouge, dans son
dernier sommeil, étendu sur une plage, caresseé par l'indifférence des
vagues, le monde entier s'émeut et s'indigne. Image manipulée, disent
certains. Il n'empéche : I'image fait foi ; I'image fait loi. Limage est la
plus forte. Limage a gagné la partie, malgré I'inévitable part d’illusion
sortant de toutes les lanternes magiques, héritieres de la caverne

de Platon.

La mort du verbe, c'est aussi la mort des grandes constructions
conceptuelles élaborées dans le cadre de disciplines désormais
anachroniques. Les départements des sciences de la communication
sengouffrent dans la bréche. On ne sait trop s'ils aspirent a
disqualifier les humanités ou a les remplacer mais ils sont fondés en
partie sur l'idée saugrenue de MacLuhan selon laquelle le medium,
c'est le message. Plus de contenu : volatilisé dans la machine a
communiquer. La crise culturelle si souvent invoquée réside peut-
étre la. Nombre de problémes actuels des sociétés occidentales ne
sont jamais appréhendés sous l'aspect de I'image et de I'imaginaire.
Y a-t-il, par exemple, des images porteuses de l'idéal européen qui
puissent arracher le continent a sa frilosité et a ses égoismes ? Face a
cette vacance des images, le prétendu état islamique pouvait jouer la
carte de I'imaginaire connecté en se construisant sur un mythe
apocalyptique, celui du pays de Cham, la Grande Syrie des
géographes, cette terre ou s'accomplirait le grand combat
eschatologique de la fin des temps (Filiu, 2008). D'un coté (I'Europe),
une absence d'images et d’'idéal ; de l'autre, le trop-plein d'une
vidéosphere héroico-macabre aux relents d’Apocalypse now. Il y a



IRIS, 412021

14

15

16

donc bien des mobiles culturels, relevant des grandes constructions
de limaginaire dans toute entreprise humaine, y compris les plus
criminelles. L'imaginaire n'est jamais innocent, jamais coupable non
plus. « Limaginaire n'est pas pur : il ne fait qu'aller. » (Char, 1960)
Raison de plus pour s'intéresser a lui et suivre ses reptations, ici

et partout.

« Ceci tuera cela » (Hugo, 1832,
livre V, chap. 2)

Jean-Jacques Wunenburger, dans une formulation breve mais
capitale, a bien cerné I'essence de I'imaginaire en lui reconnaissant un
statut verbo-iconique (Wunenburger, 2003, p. 32-36). On n'a pas
mesuré les conséquences de cette définition dans toutes les
disciplines de 'herméneutique (les études de lettres en font partie).
Liconoclasme endémique des sociétés occidentales les portait a
dévaloriser systématiquement I'image au profit du concept. Pour
preuve : 'entrée tardive de 'enseignement du cinéma dans les
universités francaises ; la déshérence des enseignements artistiques
dans les lycées et colleges francais. Limaginaire fait-il donc peur a ce
point ? Comme on ne sait pas s’y prendre avec lui, on fait comme s'il
n'existait pas.

C'est vrai : le statut verbo-iconique de I'imaginaire remet en question
les approches étroitement formalistes qui dominerent les lettres et
sciences humaines pendant le xx® siecle. Nombre de disciplines
universitaires sont fondées sur un systeme de régulation inspiré par
une idéologie du factuel (les faits) exprimée par des concepts et non
des images. A un univers obijectif des sciences de 'homme calqué sur
celui de la physique classique se substitue désormais un univers
projectif, cest-a-dire un univers d'images transitionnelles ou le désir
du sujet saccommode aux réalités objectives et les accommode.

Pour les littéraires initiés a 'imaginaire, les méthodes d’analyse
formalistes sont parfois utiles mais toujours insuffisantes. Elles
saverent cruellement déficientes quand elles ne saisissent que le
verbal ou la formalisation du verbal et jettent le sens aux orties. Le
contre-commentaire des Chats de Baudelaire mené par Gilbert
Durand (Durand, 1969) contre Roman Jakobson et Claude Lévi-



IRIS, 4112021

17

18

19

Strauss (Jakobson & Lévi-Strauss, 1962) était impitoyable pour un
structuralisme qui tentait de se débarrasser du sens, comme le
capitaine Haddock voulait exterminer son sparadrap. Comme I'a fort
justement dit Jean-Jacques Wunenburger :

Durand est typique du boom structuraliste des sciences humaines
des années 60, un structuralisme que Claude Lévi-Strauss a
radicalisé jusquau formalisme. Alors que chez Durand le
structuralisme explique la moitié de l'activité de l'esprit, l'autre
moitié s’éclaire par la question des significations, la question du sens.
Cest ce qui I'oppose radicalement a Lévi-Strauss qui pense que la
forme suffit pour déterminer le sens. Alors que pour Durand ily a
des significations symboliques a partir de I'expérience de I'ame, qui
est tres platonicienne d'inspiration. (Buse, 2015, p. 13)

Conclusion : pour avancer, il faut désormais assumer l'iconique dans
ses incontrolables mais incontournables pieges sémantiques. Un
exemple parmi tant d’'autres : La Nausée de Sartre (1938), roman surgi
de la contemplation de la Melancolia de Diirer, selon 'aveu méme de
Simone de Beauvoir (Walter, 2014). Malheureusement, la plupart des
critiques, dans leur lecture, en restent a I'éternel ressassement d'une
philosophie existentialiste mise en littérature (avant son expression
théorique) ; ils oublient d'en référer a Diirer et a sa gravure.

Mais comment faire, concretement ? Gilbert Durand a tracé une

voie : cultiver la « foi du cordonnier 13 » (Durand, 1984). Coudre et
recoudre les disciplines entre elles. Ouvrir une agence matrimoniale
ou l'on se livrera a des noces nouvelles : au v© siécle, Martianus
Capella célébrait celles de Philologie et de Mercure. Alors pourquoi
pas, aujourd’hui, les noces de Philologie et d'Uranie (ou Astronomie) ?
Deux femmes certes mais les mariages de méme sexe sont
désormais légaux.

Un médiéviste trouve avantage a se rapprocher de I'ethnologie et de
I'anthropologie culturelle. Cette discipline exerce le regard
philologique et contraint d'examiner des détails oubliés des textes.
Pourquoi la fée marraine de Cendrillon creuse-t-elle une citrouille ?
Certes pour realiser le prototype du carrosse féerique, mais aussi
pour suggérer une date : celle de Jack-o’-lantern diraient les Anglo-
Saxons, ou bien le rite de la Saint-Martin (11 novembre) en France :
cest le début de Carnaval, période de fétes et de bals ; cette date est



IRIS, 41]2021

20

importante pour relire Cendrillon. Autre exemple : Jean d’Arras,

Le Roman de Mélusine. Tous les samedis, la fée prend un bain. Son
mari perfore, un jour, la porte de la piece ou il lui est interdit de
regarder. Le pari herméneutique est d'affirmer ici que cette scene
mythique correspond a une date (comme un haiku possede
nécessairement un motif saisonnier parfois ramené a un simple mot).
Il n'y a qu'une seule date possible dans 'année pour voir l'irregardable
et accomplir la transgression de l'interdit fatal. Laquelle ? Pour
Meélusine, une réponse objective vient de I'archéoastronomie et de
l'ethnologie. La scene mélusinienne se passe entre le 13 décembre,
jour de la Sainte-Lucie et le 25, en pleine phase solsticiale 4. Léglise
Saint-Sulpice a Paris (avec son gnomon) ou la basilique Sainte-Marie-
Madeleine a Vézelay font comprendre comment un ceilleton (ou trou
dans une paroi) mesure une transition du temps : le soleil se cale, a
certains moments de son cycle, sur des reperes fixes intégrés dans la
construction d’édifices congus par des initiés ; ces dates
climatériques sont toujours porteuses d'une forte charge symbolique.
Lorientation de 90 % des églises médiévales s'opere selon des axes
cosmiques de levers solaires, généralement ceux qui correspondent
au jour de la féte du saint ou de la sainte titulaire de I'édifice.
Mélusine solaire se trouve ce jour-la dans I'axe du regard solsticial de
Raymondin et vient révéler une temporalité mythique a I'ceuvre dans
le récit. Ici, le recours a 'ethnologie a un but précis : produire des
affirmations opposables, en finir avec I'impressionnisme et
I'approximation du symbolisme mou, avancer des hypotheses
interprétatives étayées sur des preuves.

Le travail du médiéviste peut se concentrer sur 'étude des grandes
images au coeur des récits meédiévaux. Qu'est-ce qu'un chevalier au
lion ? C'est un chevalier dont le signe zodiacal est le Lion caniculaire ;
ce sont tous les mythes de la Canicule qu'’il faut alors convoquer afin
de « lire » autrement (tot el) cette image fondatrice. On peut alors
écrire des essais fondés sur 'examen archéologique d'une image,
souvent animale : I'ours pour Arthur, 'anguille pour Mélusine, le
saumon pour Merlin, le cheval pour Gauvain (Walter, 2002, 2008,
2000 et 2013). Mais les images peuvent aussi renvoyer a des objets
comme la quenouille de Ma mere 'Ote (Walter, 2017). En fin de
compte, on ne peut dérouler I'imaginaire quen l'inscrivant dans un
temps long (la « longue durée » de Fernand Braudel), celui des



IRIS, 41]2021

21

22

23

civilisations, et non celui de I'actualité amnésique ou de 'écume des
jours. Le pauvre présent rend aveugle a I'histoire longue.

De nos jours, il est évidemment plus facile de remplacer la réflexion
par la communication. Dans la dictature de I'image, le paraitre
I'emporte toujours sur 'étre. Il tient lieu de vérité mais conduit plus
directement au néant. A la dictature du prolétariat succede le
terrorisme du look et du like, ou plutdt celle du look like. Un clic vaut
accord et légitimation d'une idée ou d'un fait. Dans la galaxie de
limage, le cerveau ne fonctionne plus de la méme maniere qua
I'époque de la bougie ou de la plume d'oie. Nos manieres de sentir, de
penser, de nous exprimer obéissent a de nouveaux circuits cognitifs,
plus pavloviens que rationnels (une image est plus affective qu'un
mot). Bien que nous sachions que les images mentent au moins
autant que les mots, I'avantage de I'image est d'étre crue
spontanément. La vériteé rationnelle n'est alors plus le critere unique
de la connaissance. L'urgence devient maintenant de relier, comme
I'écrivait Gilbert Durand, cette « émergence littéraire ou iconique de
limage a ses mémoires plurielles porteuses de sens » (1996, p. 40,

n. 8).

La longue vie des images

L'académisme universitaire reste prisonnier du positivisme des
structures stylistiques et linguistiques et des vieux déterminismes
(celui du complexe d'Edipe ou de la lutte des classes). Ce
logocentrisme ignore que le langage du poeme et du roman est
toujours 'aboutissement et le développement d'images créatrices
(mythopoiétique) qui relevent de courants profonds et immeémoriaux.
Il y a quelque chose avant le langage et celui-ci cherche toujours a
s'adapter le moins mal possible a des images primordiales, a des
impulsions venues de l'imaginaire. Le statut verbo-iconique de
limaginaire littéraire reste encore a défendre contre tous les
réductionnismes théoriciens. Nous n‘avons pas acheve la révolution
épistémologique de I'Tmage. Nous n'en sommes méme qu’a sa
préhistoire, enrichis des progres et menaces d'une explosion de la
pulsion scopique.

Pour se convaincre de la longue vie des images a travers les siecles et
meéme les cultures, il suffira d'un exemple.



IRIS, 4112021

24

25

26

XII€ siecle de I'ere chrétienne. Dans le premier roman du Graal, celui
de Chrétien de Troyes écrit vers 1182, voici venir Fortune. Apres le
passage du graal, apres le mutisme excessif de Perceval qui n'a pas
posé les deux questions qui auraient mis fin a la malédiction
universelle, en un mot, apres avoir manque sa chance, Perceval
rencontre une Laide Demoiselle qui 'accable de reproches et lui
lance ce défi en forme d'image : « Ah, Perceval, Fortune est chauve
par derriere et chevelue par devant. » (Chrétien de Troyes, 1994,

p. 800, v. 4646-4647) Mystérieuse formule qui n’a pas retenu
l'attention des critiques, contrairement au graal dans lequel ils ont
déversé un océan de gloses et d'interprétations. Ils ont parfois oublié
gu'une image a une mémoire qui peut étre tres longue.

Au v® siecle avant Jésus-Christ (soit seize siecles avant Chrétien de
Troyes), le bronzier Lysippe faconna une statue qu'il appela Kairos, en
grec, « l'occasion, l'opportunité, le moment favorable, celui qui fait
basculer une vie » (Trédé-Boulmer, 2015 [1992]), une figure capitale
du temps 1°. Cette statue est aujourd’hui perdue mais il en existe un
portrait littéraire réalisé par Callistrate : « C'était un adolescent
resplendissant, il était dans tout I'éclat de sa beauté, il se tenait
dressé sur une sphere, prét a s'avancer sur la pointe de ses pieds
ailés. » (Ibid., p. 78) Il a un rasoir dans une main. Une épigramme de
Poseiddippos poursuit le portrait :

Qui es-tu ? lui demande-t-on. — Kairos, le maitre du monde.

— Pourquoi marches-tu sur la pointe des pieds ? Sans cesse je cours.
— Pourquoi as-tu des talonniéres a chaque pied ? — Je vole comme le
vent. — Pourquoi tiens-tu de la main droite un rasoir ? — Pour
montrer aux hommes que moi, Kairos, je suis plus aigu et plus rigide
que tout tranchant — Pourquoi ta chevelure est-elle ramenée par
devant ? — Pour qu'on la saisisse quand on me rencontre, par Zeus.
— Mais pourquoi es-tu chauve par derriere ? — Afin que, une fois que
mes pieds ailés m'ont emporté, nul ne puisse me saisir par derriere,
quelque désir qu'il en ait. (Philostrate, 2014, p. 22-23)

Point n'est besoin de glose. Limage a parlé : Fortune est la
reéincarnation médiévale de Kairos : chevelue par devant et chauve
par derriere. Résurgence naturelle surgie du tréfonds de l'inconscient
culturel ? Pas vraiment. Entre ces deux jalons que sont Lysippe et
Chrétien, il y a les Distiques attribués a Caton et en particulier



IRIS, 412021

celui-ci (II, 26) : « Fronte capillata, post est occasio calva. » (« Sur le
front, I'occasion est chevelue, mais elle est chauve a I'arriere. ») Caton
(234-149 avant notre ére) était, pour le Moyen Age, l'auteur de
cinquante-sept maximes développant une philosophie (zen) de la
patience, de l'indulgence !°. Elles servirent au Moyen Age a
I'apprentissage du latin et ont été transmises par de nombreux
manuscrits. Elles furent traduites en ancien francais et dans d’autres
langues européennes, puis citées dans de grandes ceuvres dont le
Conte du Graal.

27 En guise de conclusion, célébrer un demi-siecle de recherches sur
limaginaire améne a s'interroger sur le demi-siecle suivant. Alors
soyons prospectifs ! En matiere de recherche, l'intuition et lI'idée
justes aujourd’hui sont celles qui peuvent s’ajuster au plus grand
nombre de disciplines. Ce sont des interfaces, bien plus que des
théories. Plus de concepts qui restreignent la pensée ou qui
I'enferment dans des frontieres. Il faut des images qui soient appels
de sens pluriels pour faire converger les analyses. Limage est un
socle commun a partir duquel diverses disciplines peuvent dialoguer.
Limage casse tous les codes conceptuels mais toute logique des
images reste néanmoins une anthropo-logique. Dans le cadre d'une
université de langues et lettres (I'ex-université Stendhal), le CRI avait
défini les contours d'une recherche sur les images associant les
littératures et les langues, les sciences du langage et celles de la
communication. Aujourd’hui, dans le cadre de I'Université Grenoble
Alpes, le CRI a perdu son identité et son indépendance scientifiques.
Il est engagé dans un concert (ou une cacophonie ?) de disciplines
scientifiques et littéraires ou il peut faire valoir une strategie
interdisciplinaire d'un demi-siecle. Ce n'est pas rien. Les esprits
sont-ils pour autant préparés a entendre ce message et a voir les
images ? Rien n'est moins siir. Mais tout est image et Fortune est
chauve. Pour réussir, il faudra savoir saisir le kairos avec la foi
du cordonnier.

BIBLIOGRAPHY

Aucassin et Nicolette, 1999, éd. et trad. Ph. Walter, Paris, Gallimard, coll. « Folio
classique ».



IRIS, 412021

BErout, 1989, Tristan et Iseut, dans Tristan et Iseut. Les poémes francais. La saga
norroise, éd. et trad. D. Lacroix et Ph. Walter, Paris, Librairie Générale Francaise, Le
Livre de Poche, coll. « Lettres gothiques ».

Buse Ionel, 2015, « La pensée figurative. Entretiens avec Jean-Jacques
Wunenburger », Symbolon, n° 11, p. 7-15.

Cassirer Ernst, 1972, La Philosophie des formes symboliques, vol. 2 : La pensée mythique
[1925], Paris, Editions de Minuit.

CaMBeroQUE Charles & RouquetTe Yves, 1985, Les Paillasses. Carnaval a Cournonterral,
Lagrasse, Verdier.

CHar René, 1960, Les Dentelles de Montmirail, Ales / Llsle-sur-Sorgue, PAB, repris
dans La Parole en archipel, Paris, Gallimard, 1962.

CHrETIEN DE TrOYES, 1994, (Euvres completes, éd. D. Poirion, Paris, Gallimard, coll.
« Bibliotheque de la Pléiade ».

CourousariTsis Lambros & WuNeNBURGER Jean-Jacques (dir.), 1997, Les Figures du temps,
Strasbourg, PUS.

Dousrovsky Serge, 1966, Pourquoi la nouvelle critique. Critique et objectivité, Paris,
Denoél/Gonthier.

Duranp Gilbert, 1969, « Les chats, les rats et les structuralistes. Symbole et
structuralisme figuratif », Cahiers internationaux de symbolisme, n°%17-18, p. 13-38.

Duranp Gilbert, 1975, Science de 'homme et tradition. « Le nouvel esprit
anthropologique », Paris, Téte de feuilles/Sirac.

Duranp Gilbert, 1984, La Foi du cordonnier, Paris, Denoél.
Duranp Gilbert, 1989, LImagination symbolique [1964], Paris, PUF.

Duranp Gilbert, 1996, recension de Philippe Walter, Mythologie chrétienne, Bulletin de
liaison des centres de recherche sur 'imaginaire, n° 1, p. 40.

Duranp Gilbert, 2013a, « Comment se métisse I'imaginaire ? », Iris, n® 34 (Hommage a
Gilbert Durand), p. 39-54.

Duranp Gilbert, 2013b, « L'Occident iconoclaste. Contribution a I'histoire du
symbolisme » [1963], Iris, n° 34 (Hommage a Gilbert Durand), p. 15-31.

Duranp Gilbert, 2016, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire [1960], préface
J.-J. Wunenburger, Paris, Dunod.

Eco Umberto, 2017, Reconnaitre le fascisme [1995], Paris, Grasset.
FiLiv Jean-Pierre, 2008, LApocalypse dans UIslam, Paris, Fayard.
Gaieneser Claude, 1985, Art profane et religion populaire au Moyen Age, Paris, PUF.

GirarRD René, 2002, La Voix méconnue du réel, Paris, Grasset.



IRIS, 412021

Huco Victor, 1832, (Euvres de Victor Hugo. Romans, Paris, E. Renduel, 8¢ éd., Notre-
Dame de Paris, vol. 3-5.

JakossoN Roman & Leivi-Strauss Claude, 1962, « Les Chats de Charles Baudelaire »,
L'Homme, vol. 2, n° 1, p. 5-21.

Jama Sophie, 1998, La Nuit de songes de René Descartes, Paris, Aubier.

Le Gorr Jean-Pierre, 2012, La Fin du village. Une histoire francaise, Paris, Gallimard.
Le Livre de Catun, 1994, éd. T. Hunt, Londres, Anglo-Norman Text Society.
Levi-Strauss Claude, 1966, Mythologiques 2. Du miel aux cendres, Paris, Plon.

MErceroN Jacques E., 2002, Dictionnaire des saints imaginaires et facétieux, Paris,
Seuil.

Mounin Georges, 1969, La Communication poétique, Paris, Gallimard.

PhiLosTrATE, 2014, De la gymnastique, trad. Ch. Daremberg, présentation et notes
J. Pigeaud, Arles, Actes Sud/Errance.

PouLer Georges (dir.), 1968, Les Chemins actuels de la critique (Actes du colloque
organisé a Cerisy du 2 au 12 septembre 1966), Paris, UGE.

Ries Julien, 1989, « Lapport de Georges Dumézil a 'étude comparée des religions »,
Revue théologique de Louvain, n° 20, p. 440-466.

TrEDE-BouLMER Monique, 2015, Kairos. L'a-propos et l'occasion. Le mot et la notion,
d’Homere a la fin du 1v¢ siecle avant J.- C. [1992], Paris, Les Belles Lettres.

Wacter Philippe, 1989, La Mémoire du temps. Fétes et calendriers de Chrétien de Troyes
a La Mort Artu, Paris, Honoré Champion.

Wacrer Philippe, 1990, Le Gant de verre. Le mythe de Tristan et Yseut, La Gacilly,
Artus.

Warrer Philippe, 1991, « Nicolas et Nicolette », Medieval Folklore, n° 1, p. 57-93.
Wacrter Philippe, 2000, Merlin ou le savoir du mode, Paris, Imago.
Warrer Philippe, 2002, Arthur, Uours et le roi, Paris, Imago.

Warrer Philippe, 2003, Mythologie chrétienne. Fétes, mythes et rites du Moyen Age
[1992], Paris, Imago (ouvrage traduit en anglo-américain, espagnol, portugais, croate,
polonais, roumain, japonais).

Warter Philippe, 2008, La Fée Mélusine. Le serpent et loiseau, Paris, Imago.
Wacter Philippe, 2013, Gauvain, le chevalier solaire, Paris, Imago.

Warrer Philippe, 2014, « La nausée a Bouville. Melencolia sartrienne et saturnienne »,
dans S. Freyermuth et J.-Fr. Bonnot (dir.), Malaise dans la ville, Bruxelles, Peter Lang,
p. 31-43.

Warrer Philippe, 2017, Ma mere 'Oie. Mythologie et folklore dans le conte de fées, Paris,
Imago.



IRIS, 412021

WEestpHALEN Raphaél de, 1934, Petit dictionnaire des traditions populaires messines,
Metz, Le Lorrain.

WUNENBURGER Jean-Jacques, 2003, LImaginaire, Paris, PUF.

WUNENBURGER Jean-Jacques, 2012, Gaston Bachelard. Poétique des images, Paris,
Mimesis.

NOTES

1 « Sur la proposition de Messieurs Cellier et Durand, 'assemblée de la
Faculté des Lettres et Sciences Humaines de Grenoble décida le 20.12.1966
la création d’'un Centre interdisciplinaire de Recherche sur I'lmaginaire. Une
réunion préparatoire se tint au College Universitaire de Chambeéry le
13.3.1967 en vue de donner a ce Centre des possibilités d’action sur le plan
administratif. » (« Exposé des motifs » des Statuts du Centre de Recherche
d’Anthropologie Culturelle (dit Centre de Recherche sur 'Imaginaire).
Archives du CRL

2 Par décision ministérielle du 10.6.1968, le Centre prend le nom de Centre
de Recherche d’Anthropologie Culturelle et dans une lettre ultérieure du
29.1.1970 le Ministre de I'Education Nationale donne son accord pour que les
opérations financieres concernant le Centre soient « décrites dans le
budget du College Littéraire Universitaire de Chambéry » (idem).

3 Une révolution industrielle exige : de nouvelles sources d’énergie (le
nucléaire), de nouveaux modes de communication (I'Internet) et un
processus long d’environ 100 ans (en premier lieu 30 a 40 ans de destruction
creatrice d'emplois [Schumpeter], puis redémarrage de I'€¢conomie avec
création de nouveaux emplois).

4 « LUr-fascisme » parle la « novlangue » explique Umberto Eco (2017,
p. 47).

5 La chronique du verrier Georg Walter [en ligne, consultée le 17 mars
2021] : <http: //greg-wolf.com /la-chronique-du-verrier-georg-walter/>.

6 Nous reprenons ici le titre de I'ouvrage de Gilbert Durand (1975).

7 On signalera la réédition actualisée avec une lumineuse préface de Jean-
Jacques Wunenburger de 'ouvrage fondateur du CRI : Gilbert Durand,
Les Structures anthropologiques de l'imaginaire, Paris, Dunod, 2016.

8 Dans un compte rendu de Mythologie chrétienne (1992) paru dans le
Bulletin de liaison des CRI (n° 3, 1994), Gilbert Durand écrit : « Loeuvre de


http://greg-wolf.com/la-chronique-du-verrier-georg-walter/

IRIS, 412021

Philippe Walter, philologiquement si armée, m'apparait comme
philosophiquement tres considérable, ouvrant dans I'arsenal de nos
recherches sur l'imaginaire un horizon combien fécond dans 'organisation
qui relie 'émergence littéraire ou iconique de I'image a ses mémoires
plurielles porteuses du sens. »

9 Les médiévistes iconoclastes sont devenus les meilleurs ennemis de leur
cause. Une fois libéré, leur poste devient une variable d’ajustement des
budgets « fongibles » des universités « autonomes ». « Le Moyen Age, a quoi
¢a sert ? » me disait avec mépris 'un des concepteurs des défunts IUFM
lorsque je suis arrivé a 'Université de Grenoble. Réponse de Friedrich
Nietzsche : « Chomme de l'avenir sera celui qui possédera la plus longue
mémoire. »

10 Nous rangeons sous cette banniere : Jean Dufournet, Claude Thomasset,
Claude Gaignebet (rabelaisant) et quelques autres. Lanthropologue Gilbert
Durand, par son attachement a la terre de Savoie et sa méfiance des
coteries parisiennes, appartient également aux poetes de la terre féconde et
non aux philosophes et philologues du béton armé. Du fait de 'exode rural,
les collegues urbains (qui ne manquent pas toujours d'urbanité) sont trop
nombreux pour étre mentionnés ici ; ils se reconnaitront.

11 Aucassin et Nicolette (1999, p. 134-135). Voir aussi Walter (1991, p. 57-93).

12 Pourtant, sans aller jusqu’a la confrérie carnavalesque des Turlurons dans
Tintin et les Picaros, il suffit d'écouter le « Tourolouro, louro » de quelques
chansons populaires (des noéls en particulier) et de se souvenir que Noél
appartient a Carnaval.

13 Lexpression dans le titre de l'ouvrage de Gilbert Durand fait référence au
colloque de Cordoue, grande manifestation interdisciplinaire qui associa les
scientifiques et les littéraires a I'aube d’'une « mondialisation » de

la recherche.

14 Un dossier des croyances autour du 13-25 décembre se trouve chez
l'ethnologue hongrois Géza Roheim : « Les Bulgares installés dans le sud de
la Hongrie croient que si dans un arbre qui a été coupé le jour de la Sainte-
Lucie on enleve un nceud et on regarde la nuit de Noé€l dans le trou ainsi
formé, on peut voir les sorcieres. » (Walter, 2008, p. 170)

15 Pour des prolongements philosophiques : Lambros Couloubaritsis et
Jean-Jacques Wunenburger (1997), en particulier la section « sources
antiques ».



IRIS, 412021

16 Le Livre de Catun, 1994, p. 29. Bibliographie des éditions des Distiques
dans différentes langues médiévales, p. 6-8.

AUTHOR

Philippe Walter

Ancien directeur du CRI (1999-2013), Université Grenoble Alpes
IDREF : https://www.idref.fr/028302893

ISNI : http://www.isni.org/0000000121476911

BNF : https://data.bnf.fr/fr/12016640


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=180

Imaginaire technologique, typologie,
innovation, rénovation

Technological Imaginary, Typology, Innovation, Renovation
Jean-Jacques Wunenburger
DOI:10.35562/iris.2125

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

Limaginaire est inséparable, depuis la Préhistoire, des artefacts techniques,
de leurs formes, fonctions et usages. Les typologies de Gilbert Durand
peuvent aider a mieux comprendre les différentes technologies, leur succes,
leurs effets, etc. Ne peut-on pas aller plus loin en cherchant dans
I'imaginaire une des clés de I'innovation technologique aujourd’hui, ce qui
permettrait une rénovation anthropologique des outils théoriques ?

English

The imaginary has been inseparable, since prehistoric times, from technical
artefacs, their forms, functions and uses. Gilbert Durand’s typologies can
help to understand better the different technologies, their success, their
effects, etc. Can we not go further by looking in the imaginary for one of the
keys to technological innovation today which would allow an
anthropological renovation of theoretical tools?

INDEX

Mots-clés
imaginaire, technologie, innovation

Keywords
imaginary, technology, innovation

OUTLINE

Imaginaires des techniques
L'automobile, une machine a réver
Vers une typologie des imaginaires technologiques ?



IRIS, 412021

Imaginaires de l'innovation
Dystopies techniques

TEXT

1 Limaginaire ne se limite pas a nourrir le psychisme individuel de
croyances et de représentations, de symboles et de mythes. Il vient
s'inscrire aussi dans la culture matérielle de l'individu ou des sociétes.
Les sociétés traditionnelles, ot les individus sont fortement
dépendants des normes collectives, ont développé des imaginaires
symboliques communs (images de leurs dieux, de leurs actions, de
leurs pouvoirs de guérison ou de salut, etc.), et ont matérialisé cet
imaginaire dans leur milieu culturel. Lhabitat, ses formes, sa
décoration, les outils, les parures et masques, les travaux agraires ou
métallurgiques sont faconnés par les besoins et l'efficacité, mais
deviennent aussi des externalisations de réalités symboliques portées
par les croyances.

2 En effet, 'imaginaire objective des contenus symboliques, les partage,
les transmet et les renouvelle dans et par la sphere matérielle du
monde commun construit. Cette greffe de I'imaginaire sur le monde
extérieur permet de comprendre combien il est aussi
fondamentalement performatif, cest-a-dire conduit a induire des
actes, actions, comportements. Si certaines conduites de type
technique suivent une procédure contraignante, dictée par la seule
nécessité rationnelle de réussir 'action utile, bien des actes et actions
(dans la sphere du sport ou des loisirs, par exemple) naissent comme
expressions de désirs ou de réves personnels.

3 Il apparait bien ainsi que I'approche anthropologique de I'imaginaire
contribue a mieux faire comprendre les vécus subjectifs des individus
au travail, les formes de valorisation et d'idéalisation (ou de leurs
contraires) des objets techniques, mais aussi les signes, symboles et
mythes qui sont matérialisés dans la culture externe qui les relaie
pour aménager, €laborer, transformer le milieu de vie. Les usages, les
désirs en rapport avec des objets dépendent aussi de la capacite de
ces objets a activer, faire partager et transmettre des images et des
archétypes, au-dela de leur utilité ou leurs performances.
Automobile, train, avion, appareil photo, téléphone portable ,



IRIS, 412021

Internet constituent dans I'environnement quotidien des outils ou
machines qui ont impulseé des révolutions techniques mais dont la
réception et I'usage ne peuvent étre ramenés a la seule commodité
pratique. Ils ont aussi été investis d'imaginaires puissants et
complexes qui expliquent leur appropriation, leur valorisation et
parfois leur idolatrie.

4 Les théories de I'imaginaire, portées par la filiation de Gaston
Bachelard et de Gilbert Durand, ont intégré, a coté des ceuvres dart,
la culture technique, ont reconnu la force symbolique de leurs formes
et fonctions, mais sans leur consacrer d’études systématiques. La
place croissante des nouvelles technologies et le poids de I'innovation
technologique dans les sociétés contemporaines ne peuvent
quencourager a reprendre ces orientations et acquis, a les
systématiser, a les prolonger, a s'appuyer sur elles pour approfondir
ou renouveler les modeles méthodologiques et épistémologiques des

Structures anthropologiques de l'imaginaire 2.

Imaginaires des techniques

5 La charge d'imaginaire des objets techniques a été notée depuis
longtemps par les préhistoriens et historiens. Des la Préhistoire,
comme I'a montré André Leroi-Gourhan (1965), la fabrication des
outils témoigne de ce que les objets ne doivent pas leurs formes
seulement a leur fonction pratique mais aussi a des traditions de
représentation symbolique et sacrée (voir aussi les travaux de Lewis
Mumford). La fabrication d'objets utiles se réduit rarement a une
simple fonctionnalité, matériaux, formes, usages rituels rajoutant aux
objets des finitions, des apparences, des décorations qui renvoient a
d’autres dimensions que la finalité matérielle.

6 On peut donc essayer de déceler la dimension d'imaginaire des
artefacts a différents niveaux : matériaux, formes, fonctions
intentionnelles, usages réels. Les deux premieres catégories
nominales des objets techniques se rapportent plutdt aux substantifs
et adjectifs qui désignent des propriétés qui peuvent s'enraciner dans
des archeétypes, les deux autres catégories relevent plutot de l'usage
de verbes, liés a l'action, et remontent donc a des schémes
comportementaux, eux-mémes activés par des programmes réflexes
ou pulsionnels.



IRIS, 41]2021

7 Tout objet fabriqué génere des imaginaires de plusieurs points de
vue :

e Les matériaux : longtemps, a I'ere préindustrielle, dominent les artefacts
fabriqués a partir des éléments naturels (quatre en Occident : terre, eau,
air et feu) et les outils issus de la métallurgie, dont les matériaux ont
trouveé place tres tot dans des symbolisations dont parlent encore les
mythes historiques : ages du fer, bronze, argent, or. On doit a Gaston
Bachelard d’avoir thématisé la logique de I'imagination matérielle, les
matieres élémentaires du cosmos alimentant des types de réveries
éveillées et de symbolisations spécifiques (par exemple Bachelard, 1948).
Les stimulations symboliques des quatre éléments réapparaissent dans
les objets techniques (voir poteries et céramiques dans les arts anciens)
et se déplacent de nos jours vers des matieres synthétiques, plastique,
aluminium, béton, titane, etc., matrices de nouveaux imaginaires, qui
élargissent la gamme des matieres et suscitent de nouvelles
connotations et valeurs esthétiques. Les couleurs naturelles ou
artificielles des objets surdéterminent en partie leurs représentations
selon des combinatoires nuancées. Le choix des couleurs dans la
technosphere est une composante indispensable dans l'art des designers.

e Les formes : Gaston Bachelard, dans sa Poétique de l'espace (1957), a établi
les puissances oniriques et symboliques des formes géométriques de la
nature mais aussi des objets fabriqués par 'homme. Maison et mobilier,
par exemple, constituent des microcosmes avec leur topologie de carrés
et de ronds, leurs contrastes de clair et d'obscur, leurs variations du
grand et du petit, qui activent des réveries profondes que chacun
sapproprie pour nourrir des désirs de bonheur ou des angoisses
secretes (voir le chapitre sur la miniaturisation, Bachelard, 1957). De ce
point de vue, la miniaturisation mobilise un imaginaire subtil de mystere
et de puissance, sans doute convoqué par I'évolution actuelle des micro-
et nanotechnologies (Maestrutti, 2011). La psychanalyse, de son coté,
avait déja mis I'accent de maniere souvent réductionniste sur les valeurs
sexuelles des formes, féminines pour les creux et phalliques pour les
formes longilignes et pointues. La question des genres, masculin et
féminin, des composants de la technosphere, qui conduisait a une
répartition selon la complémentarité des rdles techniques, comme I'a vu
Ivan Illitch (1983), doit sans doute étre reposée de nos jours. La
neutralisation contemporaine de la sexuation par aspiration dans un

conventionnalisme ne signifie sans doute pas son élimination des



IRIS, 412021

représentations et projections des usagers de technologie (dans le cas de
'automobile par exemple).

e Les fonctions : les actions entreprises au moyen des objets techniques,
machines et réseaux correspondent généralement a des modeles
d’action déja identifiés et symbolisés par les mythes collectifs,
conduisant ainsi a faire d'une action technique une sorte d’actualisation
mimétique d'un modele. Les fonctions génériques (soulever, broyer,
transporter, creuser, faire couler, etc.) sont caractérisées par
I'enchainement de mécanismes internes et par les actions de mise en
route ou d'accompagnement corporel de l'utilisateur. Il existe un
imaginaire des mécanismes, longuement étudié par les mécaniciens, qui
dévoile des réveries propres : la roue, la roue dentée, le moteur a
explosion, les armes, par leurs agencements et mouvements, suscitent
des métaphores, analogies et réveries puissantes, typiques de l'artisanat
et du monde industriel (Perrot, 1980). Lutilisation efficiente de 'objet
prend place dans une typologie comme celle des structures
durandiennes. Les armes relevent d'un imaginaire diurne, diairétique, en
accompagnant des actions violentes, réelles ou simulées (dans le jeu). La
maison releve au contraire d'un imaginaire intimiste, mystique,
favorisant les situations de régression et de repos, et de bien-étre
sociétal. automobile dans la modernité illustre bien le passage d'un
régime a l'autre, elle peut étre polarisée dans le sens d'une machine
puissante et dangereuse, mais aussi devenir un habitacle quast
domestique, prolongement de I'habitat familial, avant de devenir
peut-étre une incarnation de 'automate (la voiture sans conducteur),
sous regime cyclique (Monneyron & Thomas, 2005).

* Les usages et détournements d'usages : chaque objet technique entre
dans un ensemble d’habitudes, de rites définissant pendant longtemps
les métiers. Chaque métier s'entoure d'un ensemble d'espaces et de
temps, de dispositifs matériels (atelier), de costumes, de pratiques
sociales d'apprentissages et de collaborations 3 formant un paysage et un
théatre (tisserand, forgeron, ouvrier a la chaine, mineur, etc.), qui ont
laissé des traces profondes dans la littérature, dans l'iconographie,
surtout depuis les planches de 'Encyclopédie au xvin® siecle. Une forme
oblique de I'imaginaire des fonctions vient du détournement des usages,
par fractionnement ou segmentation, des propriétés des objets.

C'est le cas du bricolage qui réinvente de nouveaux usages pour des
formes ou matériaux déconnectés de leur fonction premiere
(Lévi-Strauss, 1962).



IRIS, 412021

10

Les styles de vie : enfin les objets techniques entrent par leur adoption
et leur partage dans des styles de vie, un ethos, qui portent un imaginaire
des apparences, des référentiels a la mode. La socialisation des objets et
des usages produit des tendances, des modes, qui servent a incarner des
valeurs préférentielles d'individus et de groupes, et nourrissent des
styles de vie (modes de déplacements) largement exploités par la

publicité et le consumérisme 4.

[’automobile, une machine
a réver

Cette charge et méme surcharge de symbolisation et de mythification
de l'objet technique s’est largement vérifiée dans la civilisation
industrielle et dans la société de consommation (Baudrillard, 1968).
Lautomobile est sans doute un des vecteurs d'imaginaire le plus
partagé sur la planete et elle cumule une variété d'investissements et
d’évolutions des imaginaires (voir déja Barthes, 1957).

Le succes de I'automobile sur la planéete entiere, malgré ses cotts, ses
dangers et ses nuisances, ne vient pas seulement des facilités de
déplacement confortable et rapide quelle offre, voire des
performances en ingénierie stockées dans son moteur. Lautomobile
est un véhicule de réveries autant que de déplacement®. Elle
cristallise différents types d'imaginaires qui, emboites, permettent de
comprendre les valorisations exceptionnelles dont ce véhicule

est l'objet.

D’abord la machine elle-méme, par ses formes, n'est pas sans
convoquer des fantasmes sexuels, largement popularisés par la
sémantique commerciale. Elle sollicite des pulsions sexuelles,
conjuguées a des mythes magiques de vitesse. Dans le registre
mécanique du moteur, la voiture est sans doute un substitut
anthropologique du cheval, précédente monture pour se déplacer, et
véritable condensateur des postures et conduites ancestrales, en
activant dans I'inconscient un couple cavalier-monture. Et 'on peut
pressentir combien est tentante la connexion symbolique entre
monture et femme, qui vient érotiser aussi bien la course du cheval
que la conduite automobile. La voiture mémorise et capitalise donc



IRIS, 412021

11

12

un ensemble de fantasmes et de mythes de la puissance virile et du
rapport sexe-mort.

Quant a la conduite automobile, mythifiée par les courses ou les
rallyes, elle joue aussi avec un ethos et une symbolique du
nomadisme, de la quéte, de l'initiation aux extrémes, liés aux mythes
héroiques des guerriers conquérants et invincibles (réapparus dans la
mythologie de I'avion) ou l'individu fait corps avec sa carapace. La
voiture devient ainsi un artefact technique exceptionnel qui
solidarise le cheval, le cavalier et son armure dans une situation
d’affrontement au monde, mais sur le mode onirique de
I'invulnérabilité et du triomphe.

Mais 'automobile tient lieu aussi de support et de témoin pour les
changements d'imaginaires, servant ainsi de laboratoire a une
approche périodique et cyclique des régimes durandiens. C'est
probablement le glissement progressif de 'automobile dans un autre
régime d’'imaginaire qui accompagne aujourd’hui, dans une aire
encore limitée de civilisation, sa lente conversion puis régression, a la
suite de son interdiction croissante dans les paysages urbains. Dans
ce cas, la voiture a tendance a se féminiser dans son usage, a
échanger l'archétype du cheval contre celui d'une maison, en
devenant un prolongement du foyer domestique : formes adoucies,
ameénagements et ambiances proches de ceux de 'habitat pour en
faire non plus une arme mais un espace intime, centré sur des valeurs
de la vie familiale, sociétale, apaisée, véritable exo-maison rassurante.
Cette entrée de 'automobile dans un autre paradigme symbolique
n’élimine sans doute pas encore la persistance de l'autre, mais les
constructeurs sont probablement contraints, pendant un temps, de
mener de front deux produits tres distincts, en attendant que
survienne la voiture robotisée sans conducteur. Quel imaginaire
viendra alors relayer les deux autres ? Comment 'automaticité du
transport — tel le tapis volant de contes orientaux — pourra-t-il
nourrir un nouvel imaginaire puissant du déplacement ? Est-ce la fin
du mythe de l'automobile qui était en fait une hétéro-mobile ? Ou
une ultime métamorphose pour rejoindre un régime cyclique, la
polyvalence des projections étant inscrite dans un automate, qui
réunit vie et machine ?



IRIS, 412021

13

14

Vers une typologie des imagi-
naires technologiques ?

Nos imaginaires des techniques ne relevent donc pas seulement de
nos représentations subjectives, associées aux fantasmes et fictions,
mais s'enracinent dans un trajet anthropologique qui culmine dans les
mythes sociaux et collectifs mais prend sa source dans les montages
neurobiologiques qui rendent possible des configurations et
narrations imaginaires tres typées, organisées en langages
symboliques. Cette cohérence des milieux techniques, dérivée de
leurs affinités symboliques, peut étre décrite synchroniquement,
dans la mesure ou un environnement technique donné est composé,
en proportion variable, de ces différents imaginaires de milieux mais
aussi de maniere diachronique, une époque se caractérisant par des
structures dominantes et récessives.

On peut, a titre encore programmatique, esquisser, a la suite de
Gilbert Durand, quelques modélisations de représentations des
milieux techniques, selon une logique synchronique, en enrichissant
le tableau de la classification isotopique des images des Structures
anthropologiques de 'imaginaire :

e un régime intimiste s'appuie sur des images de conciliation, fusion,
régression et pourrait correspondre a des artefacts lisses, fluides, a taille
humaine ou miniaturisés, par leurs formes, matériaux, fonctions,
favorisant des usages conviviaux, en toute sécurité (mobilier, appareils
meénagers, réseaux de communications, etc.) ;

e alinverse, un régime diairétique, schizomorphe, marqué par des
oppositions, tensions, conflits, correspond a des artefacts massifs,
dangereux, disproportionnés, bruyants, etc. Une grande partie de la
machinerie de I'ere industrielle instaure ainsi un imaginaire héroique des
rapports entre 'ouvrier et la machine (locomotive a vapeur, navire, haut
fourneau, etc.) ;

e enfin, un régime synthétique qui concilie de maniere cyclique des
tensions contraires correspondrait a des artefacts plus évolués qui
integreraient I'essence surhumaine de la machine dans des dispositifs
relationnels, rassurants et humanisés. Rien n'illustrerait mieux cet
imaginaire que le monde des automates et des robots, autrement dit des

machines artificielles qui simulent le vivant, surtout lorsqu’elles



IRIS, 412021

15

16

17

atteignent des échelles miniaturisées et permettent des autorégulations
sans heurts. Lautomate concilie vie organique et machine, par la
simulation ; et la miniaturisation produit une impression de maitrise
(Bachelard), bien que l'information stockée soit étrangere a toute

maitrise et appropriation.

Les milieux techniques se laisseraient donc bien approcher comme
supports de différents types d'imaginaires, avec leurs schémes,
affects, symboles, manieres de faire et d'étre, qui peuvent s'opposer
tout en coexistant dans la méme société. Sur ces bases on pourrait
dégager une sorte de grammaire des milieux techniques en fonction
des logiques internes des machines, mais aussi en fonction des
conduites qu'elles favorisent.

La périodisation diachronique des imaginaires pourrait permettre
aussi de pressentir les imaginaires de demain et donc le type de
société technologique que ces imaginaires accompagnent ou rendent
possible. Telle est bien la raison pour laquelle les publicitaires,
lanceurs de mode et chercheurs en innovation, ont intérét a tirer
profit de théories anthropologiques de I'imaginaire, qui éclairent la
perception de ce que l'on convient d'appeler les « signaux faibles ».

S'il est établi qua I'échelle d’'une aire socioculturelle on observe une
montée en puissance cohérente d'un type d'imaginaire, on peut
sattendre, selon la logique de Gilbert Durand, a 'avenement d'un
type complémentaire d'imaginaire selon une alternance cyclique.
Ainsi sociéteé et monde techniques en Occident développé semblent
en voie de vivre une régression croissante de régimes héroiques et
schizoides, typiques de la fin de la modernité (ere de Prométhée), ce
qui ne peut que favoriser une actualisation croissante d’éléments
mystiques opposés. Il est significatif que les innovations techniques
correspondant a cette phase se fassent dans le champ des techniques
d’'information et de communication (Internet, mobile, etc.),
développant des technologies soft, tres interactives et fluides,
accentuant ainsi les facteurs relationnels et conviviaux (ere
d’Hermes). On peut méme faire I'hypothese que le passage de l'ere
industrielle a 'age des communications informatisées pourrait étre
suivi par une montée en puissance de nouveaux objets alimentant un
imaginaire synthétique, triomphant par le recours a des automates,
robots et cyborgs, objets qui synthétisent matiere et esprit, vie et
mort dans une autonomie réversible (ere de Dédale ou du Golem).



IRIS, 412021

18

19

N’assiste-t-on pas déja a une sorte de renforcement d'un méme
imaginaire cyclique sous forme de triomphe de 'automate, du
numeérisé, des objets connectes, des protheses, de la domotique, des
smart cities ? Mais I'imaginaire du cyborg, du robot, n'est-il pas la
réactivation — cyclique — d'un imaginaire de 'automate, qui a vu ses
premiéres applications — artisanales — a 'aube de la Renaissance et a
I'époque baroque ?

Dans cette prospective historique, faut-il tabler sur la domination
exclusive et totale de la robotique, imaginaire cyclique des
automates, qui alimente le grand récit des transhumanistes, ou peut-
on pronostiquer de nouveau un retour alternatif a un autre régime,
soit a nouveau héroique, soit plus probablement mystique, comme
l'llustre I'écologie radicale verte, qui prone une disqualification des
artefacts au profit du naturel ? Mais comment 'nomo faber

et 'homo consumans vont-ils se comporter face a I'actualisation
possible d'un paradigme vert, contraire a la technologie high tech,
puisqu’il est alternatif, anti-technique, ascétique, low and slow, méme
encore minoritaire ? On serait donc a la veille de fortes incertitudes
sur le tempo des mutations a venir, puisque a l'intérieur d'un
macrocycle antidualiste entrent en concurrence une structure
synthétique (automate, cybernétique, objets connectés) et une
structure intimiste et mystique, celle de I'¢cologie profonde. Une
grande prudence s'impose donc aujourd’hui quant a I'innovation
inutile, superflue (combien de fonctions hypersophistiquées sur les
appareils photos ?) en déphasage avec l'imaginaire récessif
(simplicité, sobriété) qui revient, et qui veut dépouiller les objets
techniques de leurs mythes industrialisés et récuperés par la
technoscience ?

Imaginaires de 'innovation

Les imaginaires n'éclairent pas seulement l'identité et la valorisation
des objets techniques, mais interviennent aussi dans les processus de
transformation eux-mémes (complexification ou simplification,
nouvelles fonctionnalités, nouveau design, remplacement par une
nouvelle génération, substitution d'un modeéle obsoléte, etc.). Quelles
sont les relations entre imaginaire, géneération et transformation des
objets dont I'innovation est une expression majeure de nos jours ?



IRIS, 412021

20

21

Le changement technologique peut prendre deux formes principales,
siI'on excepte le hasard© :

e Une évolution immanente, spontanée, comme par nécessité intérieure.
Peut-on aller jusqua penser a une sorte d'autogénération de cette
finalité interne de l'objet ? Plusieurs indices peuvent étre repérés :
Gaston Bachelard voit dans I'image de I'objet une sorte de stylisation
eidétique attestée par les étres vivants (I'image esthétisée de 'oiseau le
débarrasse de ses accessoires pour ne retenir que le scheme du vol) ;
Gilbert Simondon opte pour une individuation de l'objet technique par
dialectique interne-externe, qui rapproche ses transformations d'une
biogenese naturelle. Méme si ces processus d'évolution n'apparaissent
clairement que rétroactivement, on peut faire I'hypothese d'une loi
d’évolution nécessaire, méme dialectique, d'individuation des objets
techniques, ouvrant sur une sorte d’évolutionnisme des étres techniques
qui serait analogue a celui des étres vivants. Elle s'imposerait a
lingénieur comme une forme inclinante quoique non nécessitante. Elle
pourrait étre une forme de sélection favorable a 'accompagnement
symbolique et poétique des artefacts (Simondon, 1964). Enfin, Adolf
Portmann suppose méme que la nature elle-méme produit des formes
non réductibles a I'adaptation mais atteignant une sorte de beauté sans
fin. Pourquoi I'évolution des objets techniques n'imiterait-elle pas cette
esthétique a-téléologique de la vie (Portmann, 1948) ?

e Dautre part, Iinnovation peut consister en une évolution intentionnelle,
contrdlée, passant par des décisions, les unes dictées par la
technoscience des performances et de la productiviteé, les autres
prenant en compte les motivations non rationnelles et non
fonctionnelles. Cette approche multifactorielle de la conception, non
réductible a des criteres mathématico-formels, a été progressivement
adoptée par les milieux de I'innovation sous la pression de 'éco-techno-
socio-conception, qui cherche a rendre les nouveaux produits

techniques compatibles avec I'écologie et le développement durable”’.

Ne faut-il pas introduire alors une contrainte

supplémentaire : 'imago ou l'icono-conception ? Autrement dit, faire
évoluer les objets techniques ne demande-t-il pas une prise en
compte croissante des dimensions des imaginaires (de I'esthétique au
mythique) précédemment évoquées ? Et ne faut-il pas développer
chez les concepteurs et designers une culture des imaginaires pour
leur faire prendre conscience de la complexité anthropologique des



IRIS, 412021

22

23

objets techniques 8 ? Limaginaire des objets, réseaux et systémes
permet de mieux comprendre la nature feuilletée et complexe de la
technique, en montrant combien I'imagination ne se rajoute pas
comme un supplément d'ame mais comme une force et forme de
représentation globale des objets. Le choix de telle ou telle technique
apparait ainsi en interaction avec un imaginaire isomorphe, ce qui
signifie d'abord que la technique a besoin d’'un imaginaire réceptif
pour qu'elle soit appropriée, adoptée et méme désirée ; et a rebours
pour faciliter 'adoption d'une technique ou améliorer son insertion
dans la société, il faut rechercher des conditions favorables du coté
de l'imaginaire.

Une telle proposition peut entrainer la tentation d’agir sur
limaginaire en le modelant pour I'adapter a la réception de la
technique. Par la les recherches sur I'imaginaire dotent les
concepteurs et industriels d'un parametre supplémentaire pour la
réussite de leurs projets, mais aussi peuvent conduire a modeler
Iimaginaire pour favoriser la réussite technique et économique. Dans
ce cas les imagologies pourraient devenir un moyen rusé pour
conditionner les pratiques sociales. Par la 'imagalogie touche
finalement a des questions éthiques et politiques qui elles-mémes
sollicitent un imaginaire propre.

Dystopies techniques

Si I'imaginaire est structuré et cohérent et méme prévisible dans ses
modifications culturelles, il peut aussi connaitre des
déstructurations, des scléroses, des obsessions et des délires. Henri
Bergson (1932) a bien noté le risque de nos sociétés modernes a étre
emportées par une frénésie, c'est-a-dire par des processus de
radicalisation continue dans la méme direction des mémes
tendances, empéchant deés lors les alternances cycliques ?. On peut
aussi se demander si les blocages du développement sociotechnique
de certaines sociétés non européennes ne signalent pas une
pathologie des images, incapables d'investir positivement des milieux
techniques. Le caractere a bien des égards réfractaire a la modernité
de sociétés traditionnelles a forte pression fondamentaliste, telles
certaines formes de I'Islam, pourrait ainsi devenir un symptome de
son imaginaire, non seulement monopolarisé, mais rebelle a une



IRIS, 412021

24

évolution des tendances, bloquées dans un immobilisme réificateur
des images. Si Iimaginaire peut donc aider a comprendre les mondes
techniques et leurs évolutions, ces dernieres et leur contraire, des
blocages technophobes et hostiles a I'innovation deviennent des
signes de I'imaginaire d'une sociéte. Les questions du développement
— ou du sous-développement — matériel d'une société ne relevent
donc plus seulement de leurs seules infrastructures économiques et
techniques mais de leurs imaginaires, de leurs symboles et mythes, et
de leurs structures psychiques profondes.

En conclusion, les créateurs d'imaginaire sont sans doute les
premiers et les mieux informeés des structures et dynamismes des
imaginaires, aussi bien culturels qu'universels. De sorte que les
industries de l'imaginaire (divertissement, cinéma de science-fiction,
fantasy, etc.) deviennent une sorte de laboratoire des imaginaires
culturels, dont les ceuvres forment un vivier enrichi d’archétypes, de
symboles et de mythes. Ceux-ci ne peuvent rester contenus dans les
seules marges des industries du divertissement, car ils sont
dépourvus de frontieres entre jeu et sérieux. Les imaginaires une fois
appropriés, intériorisés, introjectés par un individu contaminent
I'ensemble de sa conscience imaginative et de son inconscient, et
risquent de rejaillir sur toutes ses relations au monde et aux autres.
Limaginaire, libéré par les jeux vidéo, ne peut rester enfermé dans le
seul téte-a-téte entre le joueur et sa machine, mais vient par
capillarité se propager dans 'ensemble des images rencontrées dans
son milieu social. Les biens marchands, les objets techniques sont
réceptifs a ces surdéterminations positives ou négatives, les mythes
ne restent pas enfermés dans la relation ludique. Limaginaire des
objets artificiels traverse et organise 'ensemble des psychismes et va
rejaillir sur les conduites et dans les usages des objets de

notre technosphere.

BIBLIOGRAPHY

Air-EL-Haps Smail & Bovy Vincent, 2013, Eco-conception, conception et innovation : les

nouveaux défis de lentreprise, Paris, UHarmattan.

BacHeLarD Gaston, 1948, La Terre et les Réveries de la volonté, Paris, José Corti.



IRIS, 412021

BacHeLArD Gaston, 1957, Poétique de l'espace, Paris, PUF.

BarthEs Roland, 1957, Mythologies, Paris, Seuil.

BaubpriLLARD Jean, 1968, Le Systeme des objets, Paris, Gallimard, coll. « Les Essais ».
Berason Henri, 1932, Les Deux Sources de la morale et de la religion, Paris, Alcan.

Gourarp Caroline, 2010, « Ce que nos technologies révelent de notre société (et
réciproquement) ». Disponible sur <http: //owni.fr/2010/06 /07/ce-que-nos-techno
logies-revelent-de-notre-societe-et-reciproquement/index.html>.

ILLich Ivan, 1983, Le Genre vernaculaire, Paris, Seuil.
Leroi-Gournan André, 1965, Le Geste et la Parole, Paris, Albin Michel.
Livi-Strauss Claude, 1962, La Pensée sauvage, Paris, Plon.

MaestruTTt Marina, 2011, Imaginaire des nanotechnologies : mythes et fictions de
linfiniment petit, Paris, Vuibert.

MonNEYRON Frédéric & Tnomas Joél (dir.), 2005, Automobile et Littérature, Perpignan,
PUP.

MonNEYRON Frédéric & Tnomas Joél, 2006, LAutomobile : un imaginaire contemporain,
Paris, Auzas-Imago.

PrrroT Maryvonne, 1980, Le Symbolisme de la roue, Paris, Editions philosophiques.

Porrmann Adolf, 1948, Die Tiergestalt, Basel, Friedrich Reinhardt ; traduction de
Georges Rémy, La Forme animale, Paris, Editions La Bibliothéque, 2013.

SivonpoN Gilbert, 1964, LIndividuation a la lumiere des notions de forme et
d’information, Paris, PUF.

StiecLER Bernard, 2004, De la misere symbolique, Paris, Galilée.

Tristan Freédérick & THomas Jacques, 1990, Le Livre d’or du compagnonnage, Paris, J.-C.
Godefroy.

NOTES

1 Voir nos articles : « La télé fait monde », Le Nouvel Observateur, hors-
série, Vivre branché, juin-juillet 2006, p. 50 et suiv. et « Le jetable »,

Le Nouvel Observateur, hors-série, Mythologies d'aujourdhui, juillet-
aolit 2004, p. 80 et suiv.

2 Cet ouvrage de Gilbert Durand, paru pour la premiere fois en 1961, dont la
douzieme édition est parue en 2016, invoque clairement dans son
programme les travaux sur les techniques.


http://owni.fr/2010/06/07/ce-que-nos-technologies-revelent-de-notre-societe-et-reciproquement/index.html

IRIS, 412021

3 Sur les rituels et symboliques du compagnonnage, voir Tristan &
Thomas (1990).

4 Voir Stéphane Hugon et la société Eranos (cité dans Caroline Goulard,
2010, p. 3). Voir aussi les recherches sur les « signaux faibles » de
I'innovation sociale dont les objets techniques sont souvent l'avant-garde,
ainsi que la sociologie des styles technophiles du CEAQ et de

Michel Maffesoli.

5 Voir « Automobile », Les Cahiers de médiologie, n° 12, 2001, dont notre
approche : « Lautoéthique, une utopie ? », ibid., p. 87 et suiv. ; et aussi
Monneyron & Thomas (2006).

6 Voir la question disputée de la sérendipité dans les sciences.
7 Sur I'éco-conception, voir entre autres Ait-El-Hadj & Boly (2013).

8 Ce que fait précisément la chaire « Modélisations de I'imaginaire,
innovation et création » de Rennes 2 et Télécom-ParisTech, sous la
direction de Pierre Musso.

9 Sur une approche critique des techniques, voir Stiegler (2004).

AUTHOR

Jean-Jacques Wunenburger

Institut de recherches philosophiques de Lyon 3
IDREF : https://www.idref.fr/027200248

HAL : https://cv.archives-ouvertes.fr/aurosa-alison
ISNI : http://www.isni.org/0000000373744855
BNF : https://data.bnf.fr/fr/11929436


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=569

Imaginaire et neurosciences. Histoire des
theéories et des représentations du cerveau
humain et de ses fonctions, de 'Antiquite au
xx1€ siecle

Imaginary and Neuroscience. History of Theories and Representations of the
Humain Brain and Its Functions, from Antiquity to the 21st Century

Joél Thomas
DOI: 10.35562/iris.2128

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

Le cerveau humain a longtemps été méconnu dans ses fonctionnalités. 11
revient aux neurosciences d’avoir montré que toutes ses activités sont
reliées, et ne se comprennent que dans cette relation entre ses différentes
instances. Monter, fusionner, relier sont les trois moteurs de 'organisation
de notre psyche, y compris dans ses productions symboliques les plus
élaborées. Cest précisément le systeme mis en évidence par les Structures
anthropologiques de 'imaginaire de Gilbert Durand, génial précurseur.

English

The human brain has long been misunderstood in its features. It is up to
neuroscience to have shown that all its activities are connected, and
understand each other only in this relationship between its different
instances. To ascend, to merge, to connect are the basis of the organization
of our psyche, including in its most elaborate symbolic productions. This is
precisely the system highlighted by the Anthropological Structures of

the Imaginary by Gilbert Durand, brilliant precursor.

INDEX

Mots-clés
neurosciences, imaginaire, dualisme, connectome, auto-organisation

Keywords
neuroscience, imaginary, dualism, connectome, self-organization



IRIS, 4112021

OUTLINE

LAntiquiteé : un mélange d’erreurs d'interprétation et d’intuitions géniales
Hippocrate
Platon
Galien
Les avancées de la Renaissance : le changement de paradigme
Le xvi© siecle et la vision mécaniciste du monde
Descartes
Les avancées du xvui© siecle
Lavater
Gall
Les révolutions du xix°© siecle : I'identification des zones fonctionnelles du
cerveau
Broca
Charcot
Le xx® siecle et les avancées technologiques. Une organisation en réseau : le
cerveau comme espace de délibération interne
Golgi, Ramon y Cajal, et la communication neuronale
Les neurosciences
Cerveau auto-organisé et cerveau machine
Le xxi® siecle : le siecle des sciences cognitives

TEXT

« Aussi une civilisation
supérieure devra-t-elle donner
un cerveau double a 'homme,
quelque chose comme deux
compartiments cérébraux,
'un pour étre sensible a la
science, l'autre, a ce qui n'est
pas la science. »

Friedrich NieTzscHE

(Humain trop humain, 1968,
p. 176)

1 Le meilleur hommage que I'on puisse rendre a Gilbert Durand est de
souligner combien son discours scientifique reste d’actualité et méme



IRIS, 412021

combien il continue d’étre anticipateur et formateur. Les recherches
en anthropologie convergent pour pointer ce qu'il avait toujours
marteleé : 'imaginaire est le grand moteur de la psyché humaine. On
constate maintenant que la grande révolution d’'Homo sapiens, c'est
non seulement d’avoir eu la parole (cela, on I'a dit depuis longtemps),
mais d’avoir parlé de choses qui n'existent pas. De grands groupes
d'individus peuvent coopérer avec succes s'ils croient a des mythes
communs. Les réseaux de coopération humaine reposent donc
d’abord sur des « ordres imaginaires », les normes sociales reposent
sur des mythes partagés. C'est cette « colle mythique » (Harari, 2015,
p. 51) qui a fait de nous les maitres du monde, pendant que les
fourmis (qui sont pourtant des travailleuses) en étaient réduites a
manger nos restes.

2 Cette révolution cognitive, Gilbert Durand l'avait déja décrite il y a
cinquante ans, a un moment ou I'imaginaire n’était pas encore
d’actualité. Dans cette perspective, jinsisterai sur un point. Quand il
écrit les Structures anthropologiques de 'imaginaire, il prend pour
référence la réflexologie de 'Ecole russe, qui représentait les
recherches de pointe de la période en anthropologie, et il démontre
brillamment que les structures de I'imaginaire sont une forme de
mimesis, de correspondance et de reflet de ce systeme triparti dans
la psyché humaine, la réflexologie en étant en quelque sorte la part
biologique, sur laquelle se tisse I'imaginaire humain. Mais on
objectera que les études sur la réflexologie ont beaucoup évolue
depuis et pourraient donc constituer un support scientifique
désormais obsolete, remettant en question la pertinence de la théorie
durandienne. Mon propos sera de montrer que les neurosciences qui,
pour notre temps, constituent la pointe ultime de la recherche
anthropologique, sont un support vérifiant pleinement les
conclusions de Gilbert Durand et prenant en quelque sorte le relais
de la réflexologie. Pour ce faire, je vous présenterai donc une histoire
des représentations de I'imaginaire du cerveau dans le temps, en
soulignant la fagon dont, a mesure que I'on sapproche de notre
période moderne, on voit émerger une convergence de découvertes
mettant en évidence un systeme triparti, correspondant aux
structures durandiennes.

3 Pour le moment, les mysteres du cerveau sont loin d’étre tous
élucidés, ce qui permettait au président Barack Obama de dire, dans



IRIS, 4112021

son discours d'ouverture du programme « Initiative Cerveau »,
Brain Initiative, en 2013 :

Nous pouvons identifier des galaxies a des années lumiere [...], mais
nous n‘avons pas encore perce les mysteres des trois livres de
matiere entre nos deux oreilles [...] et le plus puissant ordinateur au
monde n'est pas du tout aussi intuitif que notre ordinateur de
naissance. (Aberkane, 2015, p. 14)

4 Mais, malgré, et sans doute a cause de ces mysteres, la fascination de
I'humanité pour le cerveau a toujours été a la hauteur de la
complexité de cet organe. Il est méme émouvant de voir combien les
interprétations dépendent de I'état des connaissances de chaque
période. Notre fil rouge va donc suivre cette lente émergence d'un
imaginaire des représentations du cerveau humain et de
ses fonctions.

L'Antiquité : un mélange d’erreurs
d’'interprétation et d'intui-
tions géniales

5 D’abord, et avant que l'on parle des théories sur les fonctions du
cerveau, encore faudrait-il que celui-ci soit reconnu comme l'agent
de l'activité cérébrale, et le lieu de la conscience. Cest loin d’aller de
soi : on ne le voit pas, rien n'indique qu’il est a 'origine de notre
conscience, et méme si on le voyait, il est peu porteur dimaginaire :
c'est un objet amorphe, immobile et grisatre, qui peut tout au plus
évoquer un cerneau de noix. Cela explique sans doute que, pendant
longtemps, dans 'Antiquité gréco-romaine, mais aussi au Moyen-
Orient et en Inde, on n'ait pas consideéré le cerveau comme le siege de
la pensée et de la conscience.

6 Les Egyptiens, cette grande civilisation, ne semblaient pas
particuliérement éclairés sur le role du cerveau . Pour eux, la
conscience et l'intelligence humaine venaient du cceur, et non du
cerveau. Clest pour cela que, comme le souligne Hérodote, ils font
grand cas du cceur lors de la momification. Quant au cerveau, ils



IRIS, 412021

10

I'extirpent sans ménagements par le nez et ils le jettent, preuve du
peu de considération des Egyptiens pour le cerveau.

Au vii® siecle av. J.-C., Homere considere toujours le coeur, et non le
cerveau, comme le siege de I'ame humaine, désignée comme le
thumos, siege de la volonté, du désir, et en méme temps, centre de
contrdle de 'ensemble des activités corporelles. Il faut attendre le

v siecle av. J.-C. pour qu'Anaxagore fasse du cerveau, pour la
premiere fois, l'organe de l'esprit. Mais tout ceci reste tres vague :

il l'appelle egkephalos, « ce qui est contenu dans le crane », et semble
considérer qu’il ne mérite pas un nom spécifique, d'ou pourtant notre
encéphale.

Lidée d’'un cerveau Acropole, temple et centre du corps, sera lente a
faire son chemin : Aristote pensait encore que c'est le coeur qui est le
siege des fonctions intellectuelles. Quant au cerveau, il en faisait une
sorte de radiateur régulant la chaleur du cceur. Il sSappuyait sur le fait
que le cceur est au centre du corps, donc idéalement placé, et qu'il est
chaud, alors que le cerveau est froid, d'ou la capacite de
refroidissement du cerveau. C'est méme comme cela quAristote
expliquait que les hommes aient un plus gros cerveau que les
animaux, par rapport a leur poids corporel : c'est parce que 'homme
est le plus chaud des étres vivants, et qu’il lui faut donc un

gros radiateur...

Hippocrate

Pourtant, bien avant Aristote, I'idée du cerveau organe et siege de
l'esprit fait déja son chemin, et franchit une étape capitale avec
Hippocrate (460-vers 379 av. J.-C.). On lui doit deux axes forts, qui
seront repris par Galien, et perdureront jusqu’au xvin® siecle :

e les nerfs sont des canaux transportant le pneuma (les « esprits
animaux ») depuis le cerveau jusquaux membres ;

¢ le cerveau est divisé en ventricules.

Avec ces avancées, il faut reconnaitre a Hippocrate, ce contemporain
de Socrate et de Péricles, d’avoir affranchi la médecine de la
tutelle sacerdotale.



IRIS, 412021

11

12

13

Platon

Platon, prince des philosophes, reprend ces acquis, mais dans une
perspective philosophique. Il s'intéresse davantage a la conscience,
ou plutot a ce qu'il appelle 'ame. Pour lui, elle est triple. C'est ce qu'il
explique dans le Timée (Platon, 2018, p. 69 et suiv.), ou il distingue :

e l'ame rationnelle, nous, située dans le cerveau ;

e l'ame colérique, thumos, située dans le cceur et déterminant les
sentiments (la colere, la peur, l'orgueil, le courage) ;

e l'ame concupiscente, epithumia, située dans le foie et l'intestin, et siege

du désir et de ses perversions : la luxure, l'avidité.

Seule 'ame rationnelle, nous, est immortelle. Les deux autres sont
mortelles, et constituent une sorte de support énergétique du nous,
de l'esprit immortel, sous forme de la psyché, comme intermédiaire
entre le germe spirituel inconnaissable et le corps physique, soma, la
machine qui supporte 'ensemble. Platon I'exprime dans une
métaphore célebre du Phedre (Platon, 2020, p. 246 et suiv.), celle du
char, lui aussi constitué de trois éléments : le cocher (I'esprit), les
chevaux (la psyché, I'énergie) et le char (le support materiel), les trois
étant liés et indispensables au bon fonctionnement de I'ensemble. On
voit aussi l'intérét de cette présentation : elle fait du corps un support
de I'ame, mais distingue le psychique (les passions) du somatique (les
instincts). En méme temps, en liant les trois principes et en situant le
psychique comme une sorte d'interface entre le soma, « le corps »,

et le nous, « I'esprit immortel », elle pose le principe d'une alchimie
spirituelle entre l'esprit et le corps, qui s'accomplissent I'un par
l'autre ; enfin, on peut méme dire qu'elle anticipe sur 'importance du

psycho-somatique en médecine 2.

Galien

Au 1€ siecle av. J.-C., Galien reprend l'essentiel des théories
d’'Hippocrate : il donne une forme définitive a la théorie humorale, qui
dominera la médecine occidentale pendant pres de mille cing

cents ans 3. Galien, s'inspirant également de Platon, décrit trois
principes :



IRIS, 412021

14

15

16

I'esprit animal (dont I'étymologie est anima, « 'ame », et n'a rien a voir
avec l'animal), lié au cerveau et responsable de l'intelligence ;

e l'esprit vital, lié au cceur (étymologie : vita), responsable, par exemple, de
la respiration (selon lui) ;

e l'esprit naturel, lié au foie (étymologie : natura), responsable, par

exemple, des fonctions neuro-végétatives, comme la digestion.

Mais pour lui, ces centres ne sont plus autonomes, ils sont reliés

par des pneumata, des « souffles psychiques », stockés dans les
ventricules du cerveau, et capables, pour commander les muscles, de
circuler dans le canal des nerfs, qui sont vus comme des sortes de
tuyaux, de tubes creux ; ou a l'inverse, ces pneumata peuvent
transmettre la trace d'une expérience sensorielle en la faisant
remonter, toujours dans ces tubes, jusquau cerveau.

Les avancées de la Renaissance :
le changement de paradigme

Il faut attendre la Renaissance pour que les choses évoluent et que
des innovations scientifiques apparaissent, avec des personnalités
comme celle de Vésale ou de Paracelse. Déja au xm® siecle, Frédéric II
avait donné aux meédecins de la célebre école de Salerne l'autorisation
de pratiquer des dissections. Une collaboration précieuse s'établit
alors entre les anatomistes et les artistes (Léonard de Vinci,
Mantegna, Holbein, Michel Ange, le Titien), qui font de nombreux et
utiles croquis anatomiques de dissections.

Le xvii€ siécle et la vision mécani-
ciste du monde

Le xvi® siecle est toujours sous le signe de la séparation dualiste entre
le corps et l'esprit. La vision mécaniciste qui caractérise les théories
de la période promeut une image horlogere de 'organisme, dont le
modele est l'automate. Le De Motu Cordis de Harvey présente le coeur
comme une pompe, dans un circuit fermé, ce qui met a mal la théorie
humorale. Cela suscita une vive querelle, qui dura cinquante ans,
entre les « circulateurs » et les « anti-circulateurs » conservateurs.
Ceux-ci avaient perfidement surnommé Harvey circulator, ce qui,



IRIS, 412021

17

18

19

bien sir, faisait allusion a sa théorie de la circulation du sang ; mais
circulator signifie aussi malheureusement, en latin, « le charlatan, le
joueur de bonneteau ».

Descartes

Descartes admettait la circulation, mais réfutait la systole et la
diastole comme génératrices du mouvement circulatoire du sang,
qu’il expliquait par la chaleur du cceur. On a vu qu'Aristote se
représentait le cerveau comme un radiateur. Descartes, lui, pensait
que la circulation sanguine fonctionnait comme le chauffage central :
la métaphore chauffagiste est complete. Cent ans plus tard, il y avait
encore des tenants de la théorie cartésienne de la circulation

du sang.

Les théories de Descartes sur le cerveau étaient tout aussi
contestables. Pour lui, dans la tradition dualiste, I'esprit est distinct
du cerveau et du corps, qui est une machine. Les réflexes (définis
comme des comportements automatiques, sans intervention de
l'esprit) caractérisent le comportement des animaux, qui sont des
brutes ne connaissant qu'un schéma stimulus-réponse. Les actes
volontaires, réfléchis, sont le propre de 'homme (« Cogito, ergo sum »,
Descartes, 2009, art. 7). Descartes en reste donc au principe d'une
dualité entre le corps et l'esprit, la substance matérielle (res extensa)
et l'esprit (res cogitans). Toujours est-il que c’est bien au nom de ce
dualisme que Malebranche battait sa chienne, en affirmant qu'elle ne
sentait rien. D’abord regu avec réticence, ce concept meécaniciste
sétendit a toute la communauté scientifique européenne, jusqu’a ce
qu’il commence a étre contesté par la pensée des Lumieres.

Les avancées du xvin€ siecle

Le xvin® siecle est une période charniere, entre, d'une part, un ancien
monde encore attaché au dualisme ame-corps et qui méne désormais
des combats d’arriere-garde et, d'autre part, un monde de révolutions
épistémologiques, sociales et scientifiques, qui tend a poser
I'émergence d’'une personne individuelle, libre et autonome comme
un principe scientifique, éthique et juridique. En particulier,

La Mettrie (1709-1751) étend a 'homme le principe de I'animal-



IRIS, 412021

20

21

22

machine de Descartes, mais rejette toute forme de dualisme, au profit
d'un monisme fondé sur la matiere. Lesprit est alors un produit de
l'organisation sophistiquée de la matiere dans le cerveau humain.
Selon La Mettrie, que 'on surnommait « Monsieur Machine », a cause
de son livre 'Homme-machine, si les humains sont supérieurs aux
animaux, c'est uniquement grace a leur cerveau mieux développé, et
non pas parce qu'ils ont une quelconque ame, rationnelle ou non.

Le xvi® siecle pose donc sur des bases nouvelles les grands débats
éthiques sur l'inné et l'acquis, sur l'origine de la conscience, sur les
sensations, et apporte des réponses étayées scientifiquement. Ces
grandes avancées philosophiques sont accompagnées par des
découvertes scientifiques sur le systéme nerveux et sur le cerveau?,
qui fondent les bases de la neurologie moderne. Pour la premiere fois,
on envisage que le systéme nerveux fonctionne grace a I'électricité.
Certains médecins romains, comme Scribonius Largus, le médecin de
I'empereur Claude, utilisaient déja les décharges électriques de
certains poissons, comme les torpilles, pour soigner la migraine ou la
goutte. Mais l'invention de la bouteille de Leyde (1745) permet de
stocker et décharger a volonté de I'électricité : la porte est ouverte a
I'électrothérapie. Litalien Galvani réussit a produire des contractions
musculaires grace a I'électricité (d'ou notre terme galvaniser), et il
formule I'idée que I'électricité animale est sécrétée par le cerveau et
circule dans des canaux, a I'intérieur des muscles. Pour la premiere
fois, on évoque une force naturelle, visible, manipulable et mesurable
(ce qui n'était pas le cas avec la théorie humorale du pneuma). Les
découvertes de Galvani et celles de son compatriote, Volta, lui aussi
savant illustre, inventeur de la pile voltaique, et éponyme de nos volts,
sonnaient le glas du paradigme des esprits animaux.

Bien siir, on ne put empécher que des charlatans exploitassent
'aspect un peu magique de cette découverte : 'Allemand Weinhold
préetend avoir fait revivre un chaton, apres avoir vidé sa boite
cranienne, et I'avoir remplie avec différents métaux (sans doute pour
en faire une pile).

Dans un domaine plus noble, I'écrivain Mary Shelley (1797-1851) sut
avec talent faire passer cette découverte dans le domaine de
Iimaginaire littéraire et du fantastique, en inventant le personnage de



IRIS, 412021

23

24

25

Frankenstein, une sorte de golem, qui revisite le mythe de Prométhée
voleur de feu, actualisé a la sauce galvanique.

Lavater

Johann Caspar Lavater (1741-1801) avait eu une intuition intéressante,
avec sa physiognomonie : reprenant ce qui était une science déja bien
attestée dans I'Antiquité gréco-romaine, il affirme que la boite
cranienne est visiblement calquée sur la masse des substances qu'elle
renferme et que son examen révele donc des performances
potentielles (la « bosse des maths »), ou inversement des
insuffisances (un crétin sera signalé par la forme de son crane).
Malheureusement pour Lavater, c'est faux, et ses collegues le
montreront rapidement ; ses théories n'en ouvrirent pas moins la
porte aux théories racistes que 'on sait, avec, par exemple, Vacher de
la Pouge.

Gall

Franz-Joseph Gall (1758-1828) reprend les théories de Lavater, de
facon plus subtile, mais encore incertaine. Pour lui, I'inspection et la
palpation du crane équivalent a un examen du manteau cortical. Pour
prouver ses dires, il fait des dissections publiques de cerveaux, tout a
fait spectaculaires, ou il associe les territoires corticaux a des
fonctions spécialisées. Certaines de ses observations sont
pertinentes, voire géniales (il repere la zone du langage), d'autres sont
fausses ou fantaisistes (il croit repérer les zones de la ruse, de
l'orgueil, de la gentillesse, du sentiment religieux). Il nomme cette
nouvelle science la phrénologie (du grec phren, « la pensée »). Mais
on démontra vite que le crane ne porte en aucune fagon I'empreinte
du manteau cortical et les théories de Gall montrerent d’elles-mémes
leurs limites, leurs contradictions et donc leur manque de

valeur scientifique.

A partir de 1 s'installa une longue querelle scientifique entre
unitaristes (soutenant que le cerveau est un tout indissociable, un
organe) et localisateurs (soutenant que le cerveau travaille par zones
spécialisees), avec pas mal de mauvaise foi et de sectarisme de part et
d’autre. Les unitaristes, avec a leur téte Flourens, firent passer Gall
pour un charlatan (il 'était un peu...) et un collectionneur de cranes



IRIS, 412021

26

27

28

(ce qui fait toujours mauvais effet ; mais il en avait besoin dans
'exercice méme de sa recherche...). Parmi les défenseurs de Gall, il y
eut beaucoup de grands noms de la littérature : la phrénologie recut
'appui de Stendhal (qui avait Gall pour meédecin), de Baudelaire, de
Flaubert, d’Edgar Poe, de George Eliot, de Charlotte Bronté. Mais les
défenseurs de Gall eux-mémes manquerent souvent d’'objectivite : le
crane de Descartes, par sa forme (un front petit et déprimé),
correspondait, dans les théories phrénologiques, a celui d'un crétin.
A cette objection, Spurzheim, collegue de Gall, répondait :

« Descartes n'était peut-étre pas aussi intelligent qu'on le croyait ! »

Les révolutions du xix€ siecle :
I'identification des zones fonc-
tionnelles du cerveau

Toute la science du xix© siecle est irriguée par la pensée de Charles
Darwin (1809-1882) qui, dans la suite de sa théorie sur 'évolution des
especes, établit que le cerveau humain et celui des animaux dérivent
d’'un ancétre commun. En conséquence, certaines fonctions
cérébrales seront communes aux humains et aux animaux, et d’autres
ne le seront pas. La différence se fait en fonction de la capacité de
chaque espece a s'adapter a son environnement naturel.

Mais la marque du xix€ siecle, c’'est aussi 'importance donnée a
I'observation clinique. Cette étude pathologique du cerveau de
patients ayant subi des lésions (surtout du langage) viendra confirmer
certaines des idées de Gall.

Broca

En 1862, Paul Broca (1824-1880) est le premier a poser le principe de la
dominante cérébrale de 'hémisphere gauche dans la formulation du
langage. Il identifie ainsi l'aire de Broca, comme centre moteur de la
parole, a partir de 'observation d'un patient, Monsieur Leborgne,
resté dans l'histoire sous le surnom de « Tan », car c'était le seul mot
qu'il pouvait prononcer. Broca fait le lien entre cette aphémie® et la
lésion cérébrale qu'on observa sur le lobe frontal gauche de Tan a son
déces. En Angleterre, Jackson arrive aux mémes conclusions et ajoute



IRIS, 412021

29

que la perception spatiale est gérée, elle, par 'hémisphere droit.
Broca pensait avoir trouve le centre unique du langage mais, dix ans
plus tard, le neurologue allemand Carl Wernicke (1848-1905)
découvrit l'aire qui porte son nom. L'aire de Broca est la zone de

production des mots parlés alors que I'aire de Wernicke est

responsable de la compréhension de ces mots. Tout cela consolide
lidée que 'hémisphere gauche est plus impliqué dans les fonctions
intellectuelles que le droit, relegué dans des fonctions de localisation
spatiale que 'homme partage avec les animaux. Cette interpretation,
qui confortait scientifiquement le rationalisme ambiant, conduisit
cette génération a une surévaluation totalement subjective de
'hémisphere gauche au détriment de 'hémisphere droit,
surévaluation qu'on retrouve jusque dans les mythes littéraires de la
période, par exemple dans I'Etrange cas du docteur Jekyll et de

M. Hyde de Robert Louis Stevenson : il est implicite que la raison du
docteur Jekyll est dans son hémisphere gauche et sa folie dans son
hémisphere droit.

Broca fut moins heureux quand, s'inscrivant dans la suite des
errements de Gall, il écrivit — horresco referens — que « la petitesse
relative du cerveau de la femme dépend a la fois de son infériorité
physique et intellectuelle » (1861, p. 15). Comme Gall, il s'empétra dans
une pseudo-théorie scientifique de la classification de ses cranes. Il
avait établi le poids moyen d'un cerveau humain masculin a

1350 grammes. Certains grands scientifiques ou intellectuels étaient
bien au-dessus de la moyenne : 1 830 grammes pour Cuvier,

2 000 grammes pour Tourgueniev. Mais d’autres cranes venaient
contredire la théorie : celui d’Anatole France (quand méme Prix Nobel
de Littérature...) pesait seulement 1 017 grammes ; et celui de Gall ne
pesait que 1198 grammes..., pour ne pas parler, plus tardivement, de
celui d’Einstein : le cerveau du symbole de l'intelligence humaine
(volé, comme on sait, par le médecin Harvey, et conservé dans deux
bocaux de cidre, au cours de circonstances rocambolesques : sic
transit gloria mundi...) ne dépassait pas 1230 grammes. Il fallait donc
clairement chercher ailleurs que dans le poids la raison des
performances du cerveau humain.


http://fr.wikipedia.org/wiki/Carl_Wernicke
http://fr.wikipedia.org/wiki/Aire_de_Wernicke

IRIS, 4112021

30

Charcot

Mais celui qui apparait comme le fondateur de la neurologie
moderne, cest Jean Charcot (1824-1893). Il est d'abord (a la suite de
Pinel et d’Esquirol) le pere de la psychiatrie francaise et I'inventeur de
la clinique psychiatrique ®. Outre ses travaux sur I'hystérie (qui ont
contribué a la découverte de l'inconscient) et sur la maladie de
Charcot, il s'intéressa au syndrome de Tourette, ce syndrome
neuropsychiatrique associé a la coprolalie (la production de mots
obscenes) observé par exemple chez la marquise de Dampierre qui ne
pouvait s'empécher de ponctuer sa conversation de « Merde et foutu
cochon ! », méme dans les occasions les plus inappropriées.

Le xx€ siecle et les avancées tech-
nologiques. Une organisation en
réseau : le cerveau comme espace
de délibération interne

« La science a prouvé que la
Terre est ronde.

Ce quactuellement personne
ne conteste. Or, actuellement,
on en est encore, malgré ¢a, a
croire que la vie est plate et va
de la naissance a la mort.
Seulement, elle aussi, la vie, est
probablement ronde, et tres
supérieure en étendue et en
capacité a 'hémisphere qui
nous est a présent connu. »
Vincent Van GogH

(dans Sirkis, 2017, p. 43)



IRIS, 412021

31

32

33

Golgi, Ramon y Cajal, et la communica-
tion neuronale

Des la fin du xix® siecle, la microscopie s'était développée. Cela permit
de renoncer définitivement a la théorie du canal médian des nerfs, et
surtout d’aboutir, en 1891, a la découverte des neurones, grace a
Camillo Golgi, qui découvrit une teinture au nitrate d’argent capable
de colorer l'arborescence des cellules neuronales. Mais la théorie
reticulaire mise ainsi en évidence (et ainsi nommeée, parce que le
systéme nerveux y est comparé a un filet, reticulum, composé de
neurones reliés les uns aux autres) a I'inconvénient de ne pas rendre
compte de la possibilité d’aires corticales distinctes : elle établit une
analogie (fausse) entre le systeme nerveux et les vaisseaux sanguins. Il
faudra attendre les travaux remarquables de Santiago Ramon y Cajal
(1852-1934) pour établir que les cellules nerveuses relevent d'un
systeme qu'Edgar Morin qualifierait de dialogique : elles sont a la fois
indépendantes (comme les autres cellules du corps) et reliées, sans
pour autant fusionner.

Puisque les neurones ne fusionnent pas, il restait a comprendre
comment l'influx nerveux passe de 'un a l'autre. Cajal suggéra que
c'était par simple contact entre les axones (les faisceaux neuronaux
qui conduisent le signal électrique) et les dendrites (les portes
d’entrée des neurones qui regoivent l'influx électrique). Cajal souleva
méme la possibilité d'une communication neuronale sans contact
physique, mais il ne put l'expliquer. Pour cela, il fallut attendre la
découverte des neurotransmetteurs, ces molécules chimiques qui
permettent a I'influx nerveux de traverser I'espace séparant les
neurones. On nomma cet espace la synapse (du grec sun,

« ensemble » et haptein, « saisir, toucher »). A la jonction synaptique,
le signal électrique induit le relachement de substances chimiques,
qui engendrent un courant électrique dans le neurone suivant de la
chaine (voir Parent, 2009, p. 9). La synapse ne put étre visualisée
qu'en 1950, grace au microscope électronique.

Mais quelle était la substance chimique qui assurait la jonction
synaptique ? On connaissait depuis 1856 la présence d’adrénaline
dans le systeme nerveux, et plus précisément dans la glande
surrénale. Oliver et Schafer mirent en évidence le role de 'adrénaline



IRIS, 412021

34

35

36

comme neurotransmetteur. Ensuite, Dale découvrit un autre
neurotransmetteur : I'acétylcholine ’, synthétisée a partir de l'ergot
de seigle 8. I ne restait plus qua prouver I'existence de ce produit
chimique dans le tissu animal ; ce fut fait en 1929 par Dale, qui réussit
a isoler de l'acétylcholine a partir de 30 kilos de rate de cheval.

On voit la longue chaine du savoir qui s¢labore de Galvani a Dale,
pour établir que I'influx nerveux se propage par la double action
conjuguée d'une énergie électrique ? (dans 'axone) et d'une

transmission chimique (au niveau des synapses) '°.

Les neurosciences

A partir de 1a sont nées les neurosciences, au milieu du xx siécle.
Désormais, les avancées scientifiques concernant le cerveau se feront
dans un contexte transdisciplinaire, associant des domaines jusqu’ici
indépendants : 'anatomie, la biologie, la chimie, la pharmacologie,
auxquels s'ajouteront, a partir des années 1990, les sciences
cognitives (philosophie, linguistique, psychologie, anthropologie), la
robotique et I'informatique. Par exemple, les travaux de Patricia
Churchland, qui croisent philosophie et neurosciences, dans le
concept de neurophilosophie, sont une bonne illustration de

cette tendance.

On le voit, les neurosciences s'organisent dans un mimeétisme et une
analogie avec l'objet de leur étude : chacune des sciences partenaires
garde sa spécificité, mais c'est de leur croisement que jaillit
I'émergence d’'une connaissance scientifique nouvelle. De méme, on
I'a vu, le fonctionnement neuronal suppose que les neurones sont a la
fois distincts et reliés : c’est 'objet du connectome, 'établissement
d’'une carte fonctionnelle du cerveau. Nous sommes typiquement
dans un systeme complexe, une systémique, ou 'émergence
représente plus que la somme des composantes dont elle est issue, et
ou nous retrouvons les trois régimes durandiens : diurne, nocturne
mystique et nocturne synthétique. En effet, a la fin du xx¢ siecle, 'TRM
fonctionnelle et la neuro-imagerie ont permis de définir avec
preécision les fonctions cognitives spécifiques de chaque zone
cérébrale, et en particulier des deux hémispheres cérébraux :



IRIS, 412021

L’hémisphere gauche, verbal, rationnel, analytique, qui correspondrait au
régime diurne, a eu une quasi-hégémonie dans les représentations qu'on
se faisait du cerveau au xix¢ et dans la premiere moitié du xx€ siecle.
Pendant longtemps, ce cerveau gauche a été purement et simplement
identifié a 'ensemble du cerveau. Il faut rendre aux médecins grecs cette
justice de relever qu'ils avaient déja subodoré un contre-pouvoir de ce
cerveau rationnel. Mais ils l'avaient localisé dans le sexe... Sur ce plan,
Freud ne les aurait pas désavoués.

e Lhémisphére droit, holistique, émotionnel, artistique 1, qui
correspondrait au régime nocturne mystique, n'a donc pu étre repéré
que récemment dans sa fonctionnalité. Il revient a Antonio Damasio

d’avoir réhabilité le role de cet hémisphére droit, en montrant :

- que nos évocations d'un objet ne sont pas des reproductions
exactes de l'original, mais des interprétations, des versions
reconstruites, reposant sur des images et non des mots. Donc les
images sont les matériaux principaux a l'origine des processus de
pensée et la pensée ne saurait mieux se définir que comme un vaste
imaginaire ;

- que ce que l'on croit relever uniquement de la rationalité est en fait
le fruit d'une négociation permanente entre les deux hémispheres, ce
qui permet une réconciliation entre le corps et l'esprit, et la
réfutation deéfinitive de ce que Damasio appelle « 'Erreur

de Descartes % » et de la conception dualiste selon laquelle I'esprit
est distinct du cerveau et du corps, constitués d'organes
mecaniques. Cette métaphore cartésienne avait encore eté amplifiée,
vers le milieu du xx° siecle, par la métaphore de l'esprit considéré
comme un logiciel informatique. On mesure donc I'importance des
travaux de Damasio, qui fait retrouver a la médecine une approche
holiste, globale, des relations entre l'esprit et le corps. Gilbert
Durand a souvent insisté sur ce point : c’est un fait que Descartes,
qui a pourtant contribué a modifier le cours de la médecine, l'avait
aussi engagée dans une fausse route, avec sa conception dualiste, en
lui faisant abandonner I'approche holiste, dans laquelle I'esprit et le
corps ne faisaient qu'un, et qui avait pourtant prévalu d’'Hippocrate a
la Renaissance. Comme le dit Damasio non sans humour, « Aristote
aurait été bien mécontent de Descartes, s'il 'avait su » (1995, p. 339).

37 Il faut ajouter que le cerveau tient l'essentiel de ses capacités de sa
faculté a relier ces deux hémispheres. Cette prise de conscience des



IRIS, 412021

38

39

40

mécanismes relationnels dans la fonctionnalité du cerveau a encore
été amplifiée par la découverte récente des neurones-miroirs

(en 1996, par Rizzolatti, a Parme). Elle vient pleinement corroborer
l'organisation déja explicitée par Gilbert Durand dans ses Structures
anthropologiques de 'imaginaire, en la situant au coeur méme de
l'organe central pour 'homme : son cerveau. Les neurones-miroirs
sont essentiels, car ils permettent la communication avec

lautre comme alter ego (ils sont donc identifiés au régime « nocturne
synthétique », et aux figures du passeur). Sans eux, nous serions
autistes. IIs déterminent notre capacité d'empathie par leur
fonctionnement mimétique, qui nous permet de découvrir,
d’apprendre l'autre en le désirant (ou en le rejetant). Les neurones-
miroirs créent donc une troisieme instance, sous forme d'une
fonction relationnelle, d'essence imitative, qui est la force motrice
des fonctions cognitive et émotionnelle, puisque cette fonction
mimétique d'imitation est capitale dans 'apprentissage de I'enfant,
puis dans les comportements de I'adulte : nous transformons les
actes des autres en nos propres actions. Cela va jusqu’a la résonance
émotionnelle : je ressens ce que l'autre ressent.

Ainsi, les neurosciences nous confirment que l'organisation cérébrale
est bien le reflet fidéle de I'imaginaire humain : bel exemple de
phénomeénologie, ou I'on voit comment la théorie psychologique et
anthropologique de Gilbert Durand est veérifiée, trente ans plus tard,
par la recherche neuroscientifique.

Cerveau auto-organisé et
cerveau machine

Ala fin du xx® siécle, I'imaginaire du cerveau est donc orienté vers
deux tendances : I'une qui fait du cerveau un systeme ouvert, fondé
sur la relation, I'interconnexion et 'auto-organisation ; et l'autre,
disons technocentrée et plus archaique dans ses références
scientifiques, qui fait du cerveau une machine.

Parlons d’abord du systéme ouvert. A la suite des travaux de
Francisco Varela et de 'école de Palo Alto, Edgar Morin insiste, lui, sur
I'extraordinaire plasticité du cerveau, gage de sa creativité et de ses
capacités d’adaptation et de réorganisation. Pour Edgar Morin, cela
vient en partie de I'inachévement du cerveau d’Homo sapiens. C'est



IRIS, 412021

41

42

43

cette capacité d'apprendre, d'inventer, méme apres la jeunesse, cette
juvenilisation de l'espece, qui ouvrent la possibilité dune intelligence
et d'une sensibilité jeunes chez l'adulte et méme chez le vieillard
(Morin, 1973, p. 97).

Au centre de cette aptitude, nous retrouvons la complexité et les
capacités relationnelles du systeme cérebral et de son prolongement
neuronal : ce que les scientifiques appellent globalement le
connectome. Par exemple, il a été établi que les neurones sont des
calculateurs lents (10 millisecondes, soit dix mille fois moins qu'un
processeur €lectronique). Mais ils compensent par leur organisation
parallele, en réseau, qui, par recoupements et comparaisons, permet
une reconnaissance tres efficace, en 150 millisecondes.

D’autre part, il est désormais établi qu'une forme de désordre est
consubstantielle de 'activité cérébrale et indispensable a son
développement : Homo sapiens est aussi, inextricablement,

Homo demens, sage et fou a la fois. Cela aurait pu étre une tare. Mais
au contraire, ce sont le déferlement de I'imaginaire, la multiplication
des erreurs qui, loin d’avoir handicapé la nature humaine, sont a
l'origine de ses prodigieux développements. Le cerveau dHomo
sapiens, contrairement a la machine, fonctionne avec et malgré du

« bruit », du désordre, de l'erreur. Cest d’ailleurs parce que le
systeme cérébral est en autoproduction et en réorganisation
permanentes qu'il peut répondre aux atteintes désorganisatrices
venant de 'environnement. Donc, on en vient a considérer le cerveau
comme un systeme polycentré, dont le génie est dans
lI'interconnexion et l'intercommunication.

Lautre tendance de la fin du xx® siecle, mais qui releve déja d’'un
paradigme scientifique dépassé, de ce que Gilbert Durand aurait
appelé un « mythe en train de mourir », c’est de faire du cerveau un
ordinateur biochimique et une machine complexe de traitement de
I'information. Poussée a sa limite, cette tendance voit dans le cerveau
une machine cybernétique, paramétrable, dont on peut augmenter
les performances et qu'on peut méme coupler a d’autres machines.
C'est le regne du cyborg, cet étre humain qui a recu des greffes de
parties mécaniques. La science-fiction s'empare de ce domaine, avec
au moins une centaine de films sur ce sujet des manipulations du
cerveau, avec deux thémes récurrents :



IRIS, 412021

44

45

le cerveau asservi par des machines pensantes qui prennent son
controle ;

e ou, au contraire, le cerveau qui se libere du corps (autre vieux réve
platonicien), pour se raccorder a des automates qui démultiplient sa
puissance : c'est le theme du « cerveau dans une cuve », qui vit

indépendamment du corps 13,

Le xx1° siécle : le siecle des
sciences cognitives

« Le chainon manquant entre le
singe et 'homme, c'est nous. »
Pierre Dac

Le xxi€ siecle pourrait bien étre le siecle des neurosciences et des
avancees décisives dans notre connaissance du cerveau. La
communauté scientifique semble décidée a s'en donner les moyens,
avec, aux Etats-Unis, la Brain Initiative, « Initiative Cerveau », et, en
Europe, le Human Brain Project, « Projet sur le cerveau humain »,
autour de l'université polytechnique de Lausanne ou des travaux du
grand mathématicien et physicien Roger Penrose.

D’abord, les avancées des neurosciences ont tout récemment mis en
évidence une donnée extrémement intéressante : voir et imaginer,
cest la méme chose. On pense a la phrase de Boris Vian dans I'Ecume
des Jours : « Cette histoire est vraie, puisque je I'ai inventée. »
LAntiquité en avait déja eu l'intuition, elle qui ne distinguait pas aussi
radicalement que nous réel et imaginaire. On l'a dit, c'est depuis
Descartes que I'imagination est devenue insignifiante, « maitresse
d’erreur et de fausseté » selon Pascal, et que, de ce fait, I'idée de
réalité s'est étriquée. On sait que Gilbert Durand a toujours insiste
sur les dégats de ce rationalisme dans I'imaginaire européen, et, on l'a
vu, c'est Damasio qui a définitivement remis les pendules a I'heure
avec son Erreur de Descartes (1995). LIRM fonctionnel nous révele,
depuis peu, que voir et imaginer activent les mémes zones du
cerveau, c'est-a-dire que, pour mon cerveau, si jévoque I'image de
mon chat ou si je le vois réellement, il n'y a aucune différence.
Ensuite, bien sir, il faut qu'un jeu subtil entre hémisphere gauche et
droit mameéne a distinguer entre « réalité imaginaire » et « réalité



IRIS, 412021

objective », car, comme le disait Paul Waltzawick, au restaurant, il n'y
a que les schizophrénes qui mangent la carte a la place du menu !
Mais on voit les implications considérables de ces découvertes.
D’abord, cest la confirmation éclatante des théories de Gilbert
Durand, avec cinquante ans d’avance. Ensuite, c'est la preuve que les
sciences humaines ne sont pas a la traine des sciences exactes, bien
au contraire, qu'elles peuvent les précéder, et ensuite étre confirmées
par elles. Enfin, c'est une extraordinaire promotion de I'imaginaire ;
cest, en quelque sorte, le triomphe de Proust et de son « Temps
retrouve » : sa madeleine, les chevrefeuilles de Combray, la sonate de
Vinteuil (car le constat est aussi vrai pour les goiits et les odeurs que
pour la vision) sont pour notre cerveau aussi « vrais » comme
souvenirs que comme réalité. Le mythologue que je suis ajoutera que
ces avancees scientifiques consacrent le role primordial de la notion
de représentation, car finalement nous vivons et pensons sur des
représentations, qui n'ont que la valeur que nous voulons bien leur
donner. Quand Homo sapiens a émergé de 'animalité, c'est
essentiellement par sa faculté imaginative, et par I'apparition de la
fiction et de la capacité de parler de choses qui n'existent pas
vraiment (peintures, rituels religieux, etc.). Mais comment passer le
seuil de I'imagination individuelle ? C'est 1a le coup de génie (peut-
étre celui que Néandertal n'a pas eu). Homo sapiens découvre la
capacite de coopérer en masse et donc de multiplier ses forces,

a partir du moment ou de grands groupes d’'inconnus croient tous a
des mythes communs. A partir de 13, on peut fonder des empires.
Cette réconciliation est au centre de I'ceuvre de Gilbert Durand et elle
se prolonge dans la notion de « raison contradictoire », au sens ou la
définit Jean-Jacques Wunenburger (1990) : réhabiliter I'imagination et
lui redonner sa place dans un systeme imaginatif complexe, ou elle
est réconciliée avec la rationalité, et coopere avec elle.

46 Mais nous connaissons un changement de paradigme encore plus
spectaculaire. Une des révolutions évoquées par ces perspectives,
c'est que si une bonne partie du fonctionnement du cerveau
s’explique tres bien avec les lois de la physique classique, en
revanche, au niveau des synapses, quelque chose de nouveau
émergerait, qui releverait des lois de la physique quantique.
Autrement dit, notre cerveau serait a la fois un ordinateur classique
et un ordinateur quantique. Cette théorie, longtemps refusée par la



IRIS, 412021

47

48

49

50

communauté scientifique, a été confirmée en 2014, a la fois au Japon
et au MIT américain (Massachusetts Institute of Technology).

On sait que la fluctuation quantique repose sur un systeme aléatoire
et probabiliste, métaphorisé par la fable du Chat de Schrodinger. Le
principe de la superposition quantique s’y explique par le fait qu'un
électron peut se trouver en plusieurs endroits simultanément ; mais
cette superposition disparait des que I'électron est directement
observé ; au moment ou l'on extrait 'information, I'électron opte pour
un seul endroit et un seul état, il choisit d’'exister sous une forme
particuliere. Les particules de la fluctuation quantique apparaissent
sans cause déterminée, presque comme si elles étaient douées

de volonte.

Or, puisque le cerveau est composé d’atomes, cette fluctuation
quantique peut aussi €tre un des fondements de notre
fonctionnement cérébral. Le cerveau fait face a une multitude de
pensées chaotiques, inorganisées, qui coexistent, comme en
superposition quantique, et a un moment, il doit choisir. Face a
plusieurs possibilités, la conscience opte pour 'une d’elles, un peu
comme l'électron choisit une forme, quand il est observe. Certains
scientifiques pensent que ces « sauts quantiques » pourraient se
produire dans les synapses.

Donc, dans le cerveau, la fonction d'onde encore indéterminée, c'est
linconscient, ou I'imagination, encore aléatoire, ou toutes les
possibilités coexistent en parallele. La décohérence, 'effondrement
de la fonction d'onde (qui réduit un systéme physique a ce qu'on en a
mesureé) trouverait donc, dans notre cerveau, un équivalent dans

la décision qui choisit et concrétise une possibilité unique. Dans ce
contexte, cela revient a dire que, du point de vue macroscopique,
tout est déterminé. Mais tout est encore un probleme de
représentation : du point de vue du microcosme de chaque individu,
rien ne semble déterminé, car personne ne sait ce qui va se passer.

Autrement dit, le cerveau fonctionne bien comme un ordinateur, mais
comme un ordinateur quantique, dont la grosse supériorité sur
l'ordinateur classique est justement, grace au principe de
superposition quantique, de pouvoir effectuer en méme temps un
nombre tres élevé de calculs, alors que 'ordinateur classique ne
procede qua un calcul a la fois. Si ces hypotheses sont avérées, la



IRIS, 412021

51

capacite de traitement de I'information par le cerveau humain serait
potentiellement bien supérieure a celle qu'on lui attribue aujourd’hui.

Iy a plus. Les scientifiques s'accordent maintenant a considérer qu’il
n'y a pas deux physiques distinctes, la physique quantique pour le
microcosme et la physique classique pour le macrocosme. L'univers
forme un tout, tout y est relié et les lois sont les mémes pour le
macrocosme et le microcosme. Donc, notre cerveau et le cosmos ne
sont pas séparés par une barriere entre « moi » et « le monde », ils
forment un tout et ils peuvent communiquer. On voit les possibilités
extraordinaires que cela ouvre. A un niveau plus profond de la réalité
existerait donc une physique de la conscience encore inconnue,
relevant de la physique quantique, et dont nous ne pouvons pour le
moment qu'entrevoir 'ombre, dans ce que nous pressentons du
fonctionnement du cerveau au niveau des synapses. Mais les travaux
de Carl-Gustav Jung sur la synchronicité (Jung & Pauli, 2000), ceux de
Roger Penrose, ceux, certes controverses, de Rupert Sheldrake sur la
résonance morphique (Sheldrake, 1985) tendent a établir que des
systemes pourraient interagir en 'absence de toute relation physique
entre eux. Cest le sens des travaux dAndrew Newberg et d'Eugene
d’Aquili (Newberg et coll., 2003) qui créent une modélisation faisant le
lien entre 'expérience mystique et le fonctionnement observable du
cerveau. Notre cerveau toucherait donc la a I'expérience du sublime,
mais entendons-nous bien : sans mettre la dedans la moindre
connotation spirituelle ou religieuse. Le sublime pourrait alors se
définir comme un ravissement de I'étre, qui contracte la psyché, puis
la décontracte a I'infini : un élargissement du moi qui s'ouvre a la
vastitude du cosmos, une forme de choc, comme on peut I'éprouver
devant une merveille de la nature ou de l'art : c'est le fameux
syndrome de Stendhal. Chacun accede alors au centre de lui-méme
(C’est I'introrsum ascendere dont parlaient les mystiques médiévaux)
et découvre que le cosmos s’y trouvait déja. Selon un principe holiste,
la mémoire du monde est contenue dans la mémoire individuelle.
Cest ce que disaient déja Jung, et les Upanishad de 'hindouisme.
Soulignons que cette investigation est hors de tout contexte spirituel.
Pour reprendre la fameuse réplique de Laplace a Napoléon, qui lui
demandait pourquoi son traité de cosmologie ne mentionnait pas
Dieu, « Sire, je n'ai pas besoin de cette hypothese ! » (dans Hugo, 1972,
p. 217).



IRIS, 412021

52

53

54

Dans ce contexte, les Structures anthropologiques de l'imaginaire
prennent une nouvelle dimension. Les trois constellations quelles
mettent en évidence sont également les trois schemes qui décrivent
l'aventure de la psyché humaine dans sa prise de conscience de cette
immersion océanique que nous venons d’'analyser. Pour que cette
expérience soit totale, elle doit passer par trois phases :

e monter vers ce qui est plus grand que soi : ce sont les schemes
ascensionnels du régime diurne héroique, c'est la projection vers toutes
les formes du sublime, c'est 'élan magnanime, celui de la grande ame,
c'est la poétique des cimes et des sommets, c'est I'esthétique du
sublime ;

e en méme temps, elle tend vers un réve de fusion : c’est 'immersion
océanique de la psyché dans ce grand corps du monde ; et ce processus
correspond au régime nocturne mystique, celui de la fusion ;

e enfin rien de cela n'est possible si tous les éléments de ce grand corps
cosmique, y compris la psyché, ne sont pas reliés. Ce sont les schemes
de la relation et du réseau, dont les neurosciences nous ont appris qu'ils
étaient indispensables au fonctionnement du cerveau (les Anciens
appelaient déja une partie du cerveau rete mirabile, le « réseau
admirable »). Ces schemes du maillage et de la complexité sont
caracteéristiques du régime nocturne syntheétique, dont les images
majeures sont celles du Fils, de I'Initié et du Voyageur, tous ceux qui

passent et qui relient.

Ces trois instances (monter, fusionner, relier) constituent la matrice
de l'organisation du cosmos, de celle du vivant, de celle de la psyche,
et, ajouterai-je, comme mythologue, a la base de la construction des
mythes, le tout s'inscrivant dans cette « monotonie sublime 4 » des
grandes forces primordiales, si bien repérées par Gilbert Durand,
notamment dans ses Structures anthropologiques de l'imaginaire.

En termes d'information, le cerveau ne serait donc pas seulement
relié au corps ; il pourrait puiser cette information dans 'ensemble du
cosmos, de fagon extra-sensorielle. De méme (et c'est le principe de la
synchronicité jungienne), une relation pourrait s'‘é¢tablir dans le temps
entre des états conscients passés, présents, voire futurs. On le sait, la
chose a été établie, en physique quantique, avec la fameuse
expérience d’Alain Aspect sur l'interaction de deux particules en
I'absence de toute relation physique entre elles. En termes



IRIS, 412021

d’anthropologie, on voit les domaines concernés, mais aussi les
problemes que cela pose : les phénomenes de précognition, de
télépathie, qui n'ont guere été abordés jusqu’ici que dans une
ambiance de charlatanisme ou de credulité excessive. Mais est-ce
une raison pour s'en interdire l'acces et jeter le bébé avec I'eau du
bain ? On a déja remarqué que certains états de méditation
transcendantale, de pratiques du yoga ou d’expériences mystiques
provoquent une sorte d’expansion de l'esprit, par hyperconnexion des
réseaux neuronaux entre eux, avec a la clef deux possibilités : ou ces
phénomenes sont des hallucinations, des illusions ; ou ils permettent
d’accéder a des états de conscience augmentés et a des énergies, en
nous et hors de nous, auxquelles nous n‘avons pas acces dans un état
normal de conscience. Notre cerveau devient alors un relais qui nous
met en relation avec I'ensemble du cosmos ; I'esprit et la matiere
seraient une seule et méme chose : vertigineuses perspectives, pour
lesquelles nous aurons bien besoin de solides parapets éthiques. Je
crois que Gilbert Durand, ce combattant, aurait aimé I'incertitude de
ces enjeux périlleux et que sa pensée nous aurait éclairés pour
affronter ces défis.

BIBLIOGRAPHY

AserkaNE Idriss, 2015, « Notre cerveau est sans limites », Le Point, 22 octobre 2015,
p. 14 et suiv.

Awmerisen Jean-Claude, 2003, La Sculpture du vivant, Paris, Seuil.

Berason Henri, 1959, Matiere et Mémoire. Essai sur la relation du corps a Uesprit, Paris,
PUF.

Berason Henri, 1984, L'Evolution créatrice, Paris, PUF.
Borre-Tavror Jill, 2006, Voyage au-dela de mon cerveau, Paris, JC Lattes.

Broca Paul, 1861, Sur le volume et la forme du cerveau suivant les individus et suivant
les races, Paris, Hennuyer.

Cassou-Nogcuis Pierre, 2012, Lire le cerveau, Paris, Seuil.

CuurcHLAND Patricia, 2013, Touching a Nerve. The Self as Brain, New York, Norton &
Company.

Damasio Antonio R., 1995, LErreur de Descartes, Paris, Odile Jacob.

DEeHAENE Stanislas, 2007, Les Neurones de la lecture, Paris, Odile Jacob.



IRIS, 412021

Denner Daniel C., 1978, Brainstorms. Philosophical Essays on Mind and Psychology,
Cambridge (Mass.) / Londres, MIT Press, coll. « Bradford Books ».

Descartes René, 2009, Principes de la philosophie. Premiére partie, texte francais de
I'abbé Picot, traduction nouvelle de D. Moreau, introduction et notes de X. Kieft,
Paris, Vrin.

Duranp Gilbert, 1984, Les Structures anthropologiques de 'imaginaire [1960], Paris,
Dunod.

Frerras Lima de, 1998, « Fernando Pessoa et le tombeau de Christian Rosenkreutz »,
L'Orignel, n°® 9 (Ldme secrete du Portugal), p. 58-79.

Freup Sigmund, 2010, Malaise dans la civilisation [1930], Paris, Payot.
GraneT Marcel, 1968, La Pensée chinoise, Paris, Albin Michel.

Harart Yuval Noah, 2015, Sapiens. Une bréve histoire de Thumanité [2011, en hébreu],
traduit de I'anglais par P.-E. Dauzat, Paris, Albin Michel.

Huco Victor, 1972, Choses vues 1847-1848, éd. H. Juin, Paris, Gallimard.
HuvcHE René, 1971, Formes et Forces. De U'atome a Rembrandt, Paris, Flammarion.

Junc Carl-Gustav & PauLt Wolfgang, 2000, Correspondance (1932-1958), Paris, Albin
Michel.

Le MoignE Jean-Louis, 2006, La Théorie du systéme général. Théorie de la
modélisation, Paris, PUF.

Leror-GournaN André, 1964-1965, Le Geste et la Parole, vol. 1: Technique et langage,
vol. 2 : La Mémoire et les rythmes, Paris, Albin Michel.

Lupasco Stéphane, 1960, Les Trois Matieres, Paris, Julliard.

MarresoLt Michel, 1996, Eloge de la raison sensible, Paris, Grasset.

Mac Lean Paul, 1990, Les Trois Cerveaux de 'homme, Paris, Robert Laffont.
Motes Abraham, 1956, La Création scientifique, Geneve, Kister.

MoriN Edgar, 1973, Le Paradigme perdu : la nature humaine, Paris, Seuil.

Morin Edgar, 1977-2004, La Méthode, Paris, Seuil, vol. 1: La Nature de la nature, 1977 ;
vol. 2 : La Vie de la vie, 1980 ; vol. 3 : La Connaissance de la connaissance, 1986 ; vol. 4 :
Les Idées, 1981 ; vol. 5 : LHumanité de '’humanité, 2001 ; vol. 6 : L’Ethique, 2004.

MoriN Edgar, 1999, La Téte bien faite. Repenser la réforme. Réformer la pensée, Paris,
Seuil.

NewserG Andrew, D’AquiLi Eugene & Rauce Vince, 2003, Pourquoi « Dieu » ne
disparaitra pas. Quand la science explique la religion, Vannes, Sully.

NierzscHE Friedrich, 1968, (Euvres philosophiques completes, vol. 3 : Humain trop
humain. Un livre pour esprits libres & Fragments posthumes (1876-1878), Paris,
Gallimard.



IRIS, 412021

OucHourLIAN Jean-Michel, 2013, Notre troisieme cerveau. La nouvelle révolution
psychologique, Paris, Albin Michel.

Pajon Patrick & Carniarp Marie-Agnes (dir.), 2014, Les Imaginaires du cerveau,
Bruxelles, EME éditions.

ParentT André, 2009, Histoire du cerveau. De U'Antiquité aux neurosciences, Québec,
Presses de I'Université Laval.

Praton, 2018, (Euvres completes, vol. 2, traduction nouvelle et notes de L. Robin avec
la collaboration de M.-J. Moreau, Paris, Gallimard, coll. « Bibliotheque de la Pléiade ».

Praron, 2020, Phedre, traduction, introduction, notes, chronologie et index de
L. Brisson, dossier d’O. Renaut, édition corrigée et mise a jour, Paris, Flammarion,
coll. « GF ».

PricoGINE Ilya & SteNGErs Isabelle, 1979, La Nouvelle Alliance, Paris, Gallimard.
ScHrRODINGER Erwin, 1993, Qu'est-ce que la vie ?, Paris, Seuil, coll. « Points ».
ScHrRODINGER Erwin, 2014, La Nature et les Grecs, Paris, Les Belles Lettres.

SHELDRAKE Rupert, 1985, Une nouvelle science de la vie, Monaco, Editions du Rocher.
Siris Nic, 2017, Sur la route de Van Gogh : propos et a propos de Vincent, Saint-Denis,
Edilivre.

Tromas Joél (dir.), 1998, Introduction aux méthodologies de l'imaginaire, Paris, Ellipses.

Tromas Joél, 2006, LImaginaire de Uhomme romain. Dualité et complexité, Bruxelles,
Latomus.

THomas Joé€l, 2015, Mythanalyse de la Rome antique, préface de P. Veyne, Paris, Les
Belles Lettres, coll. « Vérité des Mythes ».

VareLa Francisco, 1989, Autonomie et Connaissance. Essai sur le vivant, Paris, Seuil.

VoN BertaLanrry Ludwig, 1961, Les Problemes de la vie (essai sur la pensée biologique
moderne), Paris, Gallimard.

Worrr Francis, 2010, Notre humanité. D’Aristote aux neurosciences, Paris, Fayard.

WOuNENBERGER Jean-Jacques, 1990, La Raison contradictoire. Sciences et philosophie
modernes : la pensée du complexe, Paris, Albin Michel.

NOTES

1 De méme en Inde, jusqu’a 'époque coloniale, on constate une absence
d’intérét pour le cerveau en tant qu'organe. Voir Gilles Tarabout, « Labsence
du cerveau dans les représentations du corps en Inde », dans Pajon &
Cathiard (2014, p. 31-51).



IRIS, 412021

2 On remarquera enfin que, pour Platon, 'étre humain est triparti,
composé d'un esprit immortel source de sa pensée spéculative, d'une
psyché source de ses sentiments et d'un corps source de ses appétits. Mais
psyché et corps sont mortels, ne sont que les véhicules du nous. C'est pour
cela que la postérité de Platon a été assez embarrassée pour dire s'il était
moniste (sur la base d'un seul principe triparti) ou dualiste (sur la base d'une
opposition, a la maniere judéo-chrétienne, entre la part immortelle de I'étre
et sa part mortelle) : les écoles philosophiques du 1€ siecle ap. J.-C. ont
décrit sa pensée comme dualiste, et celles du m® siecle ont pensé qu'il était
moniste. A vrai dire, il est les deux. C'est pour cela que, dans sa

Somme théologique, saint Thomas d’Aquin a préféré Aristote a Platon : il était
plus digeste, plus compatible.

3 Les développements qui suivent doivent beaucoup a I'excellent livre
d’Andre Parent (2009).

4 Déja au xvi© siecle, Thomas Willis (1621-1675), dans son
De Anima Brutorum, donnait la premiere description des troubles maniaco-
dépressifs (ce que nous appellerions maintenant les troubles bipolaires).

5 Altération de la production phonétique d’origine cérébrale, sans
perturbation de la compréhension, par opposition a I'aphasie, définie
comme difficulté a comprendre et parler une langue.

6 Cest grace alui que les aliénés ne sont plus considérés comme des
monstres que 'on enchaine, mais comme des malades. Il transforme
I'hospice de la Salpétriere en un hopital universitaire a la pointe de
I'enseignement et de la recherche en neurologie. Ses lecons vont le faire
connaitre a travers le monde entier (en 1885, Freud passa six mois comme
auditeur a la Salpétriere) : les lecons du mardi s'adressaient aux internes, et
celles du vendredi, les plus médiatiques, attiraient l'intelligentsia parisienne.

7 Cette découverte fut confirmée par Loewi qui, curieusement, appela ce
phénomene transmission neuro-humorale, nous renvoyant ainsi a la
terminologie de la médecine de Galien : nihil novi sub sole...

8 Ce champignon qui parasite les épis de seigle et provoquait, au
Moyen Age, la fameuse danse de saint Guy.

9 Cette onde électrique est relativement lente (10 a 100 m/s), si on la
compare a la vitesse du son (300 m/s), ou a celle de la lumiere (300 millions
de m/5s).



IRIS, 412021

10 Pour ces avanceées scientifiques remarquables, Golgi et Ramon y Cajal
eurent conjointement le prix Nobel de médecine en 1906, et Dale et Loewi
partagerent la méme récompense en 1936 : ce n'était pas volé...

11 Des 1934, le poete portugais Fernando Pessoa écrivait, dans une belle
intuition : « Ainsi nous tenons pour sir que dans le Cinquieme Empire il y
aura la réunion des deux forces séparées depuis longtemps, mais qui depuis
longtemps se rapprochent : le coté gauche du savoir — la science, le
raisonnement, la spéculation intellectuelle — et son co6té droit — la
connaissance occulte, I'intuition, la spéculation mystique et cabalistique. »
(Lima de Freitas, 1998, p. 74)

12 Cest le titre d'un de ses ouvrages majeurs.

13 Voir entre autres le personnage de Simon Wright, dans la série
Captain Future, a partir de 1940 et le Cerveau du Nabab de Curt
Siodmak (1942).

14 Lexpression est de Maurice Blanchot.

AUTHOR

Joél Thomas

Professeur émérite a I'Université de Perpignan Via Domitia, CEFREM UMR 5110
IDREF : https://www.idref.fr/027161528

ISNI : http://www.isni.org/0000000115982332

BNF : https://data.bnf.fr/fr/11926524


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=1641

Topiques. — Les imaginaires du
dragon : des mythologies a la
botanique



Autour du dragon
About the Dragon

Bernard Sergent
DOI: 10.35562/iris.2137

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

Larticle évoque l'origine du mot dragon, expose la géographie des mythes a
dragons, et passe en revue différentes fonctions du dragon — fournir la
pluie chez les uns, fournir a des héros de quoi accomplir un exploit
initiatique chez les autres. Il revient sur les meurtres de dragons et les
rituels correspondant au solstice d’hiver, et il en augmente le dossier.

En cours de route, les problemes d’'influences et de circulation des idées
sont envisages.

English

This paper discusses the origin of the word dragon, outlines the geography
of dragon myths, and reviews different functions of the dragon—some
provide rain, others provide heroes with the means to performe an
initiatory feat. We revisit the dragon murders and winter solstice rituals,
and we expand the record. Along the way, the problems of influences and
the circulation of ideas are considered.

INDEX

Mots-clés
dragons, maitres de l'eau, initiation, solstice d’hiver, mythe et rituel

Keywords
dragons, water masters, initiation, winter solstice, myth and ritual

OUTLINE

Nomenclature
Géographie
Le dieu du ciel contre le dragon



IRIS, 412021

Initiation
Meurtre au solstice d’hiver

TEXT

Nomenclature

1 Le mot dragon vient du grec : a I'origine, drakon y était synonyme
du mot ophis, celui qu'on retrouve dans le mot francais ophidien. Mais
ces deux mots grecs n'avaient pas du tout le méme age : ophis
appartient au fond le plus ancien, indo-européen, du grec, car on le
retrouve, sous d’autres formes, dans diverses autres langues indo-
européennes — sanskrit ahi, avestique azi. Drakon, au contraire, est
un mot fabriqué dans la langue grecque. Il a été fait sur la radine
du verbe derkomai, « regarder », qui fait, par exemple, dans un temps
du passé, edreka. Etymologiquement, le drakén est lanimal qui fascine
par son regard.

2 Tres vite, dans I'iconographie, le drakon s’est différencié de l'ophis. La
Grece connaissait, comme I'Europe contemporaine, deux formes de
serpents : la vipere et la couleuvre. Le drakon iconographique s'en
distingue rapidement par trois caracteres : a) il est plus grand,
beaucoup plus gros ; b) il a une petite barbe ; c) il appartient au
mythe : il garde le jardin des Hespérides, il veille sur la Toison d’or en
Colchide, il veille sur la source a coté de laquelle Kadmos, apres
I'avoir tué et avoir semé ses dents, fondera la ville de Thebes, etc.

3 Le mot drakon a ensuite été adopté par le latin, puis il entre dans la
formation du francais, je dirais par transmission mi-populaire,
mi-savante. Les populations gallo-romaines ne croisaient pas souvent
de dragons dans la campagne, malgré ce qu'on croirait en lisant les
vies de saints (Sergent, 2018, p. 93-128), mais les livres savants qui
demeuraient dans 'Europe des invasions parlaient de dragons, de
sorte que le mot a toujours di étre plus ou moins connu des
populations. Le mot a subi alors une évolution phonétique courante
du latin au francais, le ~k- de drakon est devenu un —g-.

4 Avec liconographie qui montre le drakon grec sont acquis, pourrait-
on dire, les traits structurels qui définissent 'animal désormais appelé



IRIS, 412021

dragon. De grande taille (par rapport aux serpents réels), pourvu d'un
caractere non reptilien (la petite barbe), il est I'image paradigmatique
de ce que seront quantité d’autres étres que nous sommes désormais
fondés a appeler de la méme facon : pensons aux serpents a plumes
d’Ameérique centrale, aux serpents cornus des mythes des grandes
plaines dAmérique du Nord, aux serpents a pattes ou a ailes du
légendaire européen, et aux serpents a plusieurs tétes qui
commencent en Mésopotamie et remplissent ensuite les legendaires
grecs, slaves et ouest-européens.

5 Précisons un détail : pour les Grecs anciens, le drakon est I'animal
qu'on a dit, cest-a-dire fondamentalement un serpent, légérement
modifié. Lhydre de Lerne, serpent aquatique a plusieurs tétes, dont
liconographie nous rappelle plutdt la pieuvre que tout autre animal,
les Grecs ne 'appelaient pas drakon, mais bien hydre. La Chimere,
mentionnée des I'lliade, monstre qui était un assemblable de lion, de
chevre et de serpent, les Grecs ne 'appelaient sirement pas non plus
drakon, mais disaient khimaira, « jeune chevre ». Pourtant, nous,
aujourd’hui, 'hydre, dont les tétes ont di étre décapitées par
Hérakles, ou la chimeére, qui, selon Diodore de Sicile, parcourut
I'Anatolie en crachant le feu et en I'incendiant, nous les appellerions
I'une et l'autre des dragons. Notre définition s'est donc élargie.

Géographie

6 11 y a une authentique géographie du dragon. A savoir, on n'en
rencontre pas partout. Les grandes zones a dragons sont 'Europe,
I'Asie (donc I'Eurasie) et 'Amérique. Les dragons sont donc plus rares
en Afrique. On connait des dragons liés a 'arc-en-ciel dans les
mythes et représentations des Boschiman du sud de I'Afrique. Les
populations d’Afrique occidentale parlent de serpents qui font le tour
de la terre. Par ailleurs, des mythes de combats contre le dragon sont
connus en Kabylie. Enfin, un mythe de dragon recueilli au Sénégal est
une transformation d'un mythe (ou conte) local, dans lequel I'animal
dangereux était un lion. On ne saurait douter que la transformation
soit due a une influence européenne. Dans toute la zone sahélienne,
le dragon est remplacé par un autre étre dangereux, la Courge
dévorante (Le Quellec & Sergent, 2017, p. 557-560).



IRIS, 412021

7 Si 'on raisonne, comme cela se fait couramment de nos jours, en
termes d’histoire des populations, 'importance du dragon en
Amérique continue celle qu’il a en Asie, car les populations
amérindiennes sont la simple continuation anthropologique et
genétique des populations eurasiatiques. De méme, l'existence de
mythes du dragon chez les Kabyles s’explique aisément : les Berberes
(les Kabyles parlent une langue berbere) sont issus d'une
rétromigration, venue du Proche-Orient, et revenue (tres longtemps
apres la sortie d’Afrique) en Afrique du Nord.

8 Les Boschimans parlent d'un grand animal mythique qu'ils appellent
(actuellement) plutot le taureau d’eau, mais qui dans leurs peintures
ressemble parfois a un serpent, parfois a un hippopotame. Les
peintures révelent aussi, une fois commentées par des locaux, quon
essaie de le trouver en période de sécheresse, afin de le charmer
pour en obtenir la pluie (Schmidt, 1979, p. 201-224 ; Hoff, 1997,

p. 21-37). Les Washagga, dans le secteur du Kilimandjaro, expriment
des croyances semblables au sujet d'un serpent appelé Molyino : il
habite une profonde caverne, mais lorsqu'il apparait a I'horizon il
s’éleve jusqu'au ciel (Gutmann, 1914).

9 Formellement, ces monstres ophidiens rappellent a la fois les
serpents géants mythiques d’Australie, liés a la fois a 'arc-en-ciel et
aux mares du pays, et les dragons chinois, qui expriment les nuages
et les pluies du printemps, puis retournent en terre lorsque la saison
des pluies est finie. Dans les quatre cas — Boschimans,

Wachagga, Australiens !, Chinois —, I'étre dragonique est a la fois
terrestre et céleste, de maniere diachronique et saisonniere en Chine
et chez les Wachagga, de maniere synchrone en Australie et chez les
Boschimans. Comme chez les Boschimans, le dragon long des Chinois
est en relation avec l'arc-en-ciel (Clos, 1961, p. 946-947). Les
Wachagga parlent encore d'un autre serpent, gigantesque, aquatique,
qui vit dans un étang, mais il est si grand qu’il n'y tient pas en entier,
et une partie de son corps entoure tous les arbres du pays. On trouve
en Australie des croyances tres semblables, selon lesquelles un
gigantesque serpent entoure une population, un lac s’installe alors en
cet endroit et la population finie noyée. Létang est initial dans le
mythe africain, il est conséquence dans le récit australien, c'est 1a un
cas d'inversion comme Claude Lévi-Strauss en a montré la pertinence
dans les études mythologiques.



IRIS, 412021

10

11

12

Sans entrer dans une démonstration qui serait véritablement hors
sujet, cette répartition d’'un statut identique du dragon a la fois
céleste et chthonien évoque un phénomeéne mis en lumiere par
certains préhistoriens, a savoir qu'une partie de la sortie d’Afrique
s'est faite en suivant les cotes de 'océan Indien. Les précurseurs des
Australiens ont pu suivre ce chemin, tandis qu'une branche gagnait la
Chine en contournant I'Indochine?.

A cet aspect englobant du dragon, lorsqu'il est a la fois céleste et
terrestre, sopposent les dragons du domaine indo-européen ou
d’Amérique qui, au contraire, laissent le ciel a leur adversaire.

Le dieu du ciel contre le dragon

Le théme est tout a fait explicite dans les mythologies dAmérique du
Nord. Le schéma est le suivant : I'oiseau-tonnerre, étre colossal qui
produit les éclairs de ses yeux ou de ses ailes, le bruit de tonnerre par
son grincement de bec, est 'ennemi du maitre des eaux, lequel prend
couramment la forme d’'un serpent cornu. Claude Lévi-Strauss a fait
intervenir dans ses Mythologiques le mythe suivant : deux garcons,
parfois freres, ont I'intention de franchir un large fleuve, et se
demandent comment ils vont procéder (je vous parle d'un temps ou il
n'y avait pas de ponts en Amérique du Nord). Voici qu'un étre
sapproche en nageant. Cet étre leur propose de les faire passer.

Il arrive que la proposition émane de plusieurs étres successivement :
chez les Mandan, c'est d'abord un serpent a une corne, puis un
serpent dont la téte s'orne d’andouillers, en troisieme lieu un serpent
dont la téte est chargée de bancs de sable, enfin un serpent a la téte
chargée de terre ou poussent des peupliers. En tout cas, les garcons
acceptent la proposition (celle du dernier dans la version Mandan),
tout en se méfiant. A I'arrivée sur l'autre rive, l'un des garcons saute
prestement sur le bord, tandis que l'autre traine un instant et est
avalé par le monstre. La suite se déroule selon deux modalités
principales. Dans la plus simple, l'oiseau-tonnerre conseille au gar¢on
survivant de tirer 'autre de la gueule du dragon et, des que cela est
fait, il foudroie le monstre. Dans une autre version, pendant que le
rescapé se désole de voir son frere dans la gueule du dragon, un
homme apparait sur la rive et lui conseille de tirer son frere, l'aide, et
soudain se transforme en oiseau-tonnerre pour frapper le maitre des



IRIS, 412021

13

14

eaux (Lévi-Strauss, 1968, p. 360-361 et version Munduruku tres
semblable, p. 366-367).

Dans les mythologies des peuples de la famille algonkine (foréts de
l'est du Canada et du nord-est des Etats-Unis), cest le démiurge,
humanoide, qui est 'ennemi des animaux maitres des eaux (dont la
forme est variable : ce peuvent étre des « pantheres d’'eau »). Il a un
ami, appelons-le Jeune Loup. Bien qu’il l'ait mis en garde, Jeune Loup
commet une imprudence (du type s'engager sur un lac gelé, sans
prendre garde qu'on est au printemps) et il est capturé et tué par les
monstres aquatiques. Le démiurge (Gluscap, Manabozo, etc.) n'a plus
qu'une idée en téte : le venger. Il trouve le moyen d’identifier le lieu
ou s¢journent les monstres de l'eau et, arrivé tout pres d’eux, prend la
forme d'un grand arbre (on est démiurge ou on ne l'est pas !). Certes,
I'un d'eux remarque qu'il y a la un arbre qu'on ne voyait pas la
auparavant, mais leur « roi » (ces mythes ont par exemple été
recueillis par des jésuites frangais représentant 1a le roi de France)
considere que ce n'est pas grave, on n'a pas compté les arbres !

Des quiil le peut, par exemple au moment ou les monstres font la
sieste, le démiurge sort son arc et fleche les chefs des maitres de
'eau. Passons sur quelques détails (le déguisement du démiurge en
vieille femme lorsqu’il apprend d’elle quelle est la guérisseuse appelée
au secours par les dragons aquatiques, ce qui lui permet d’achever les
chefs qu'il avait blessés), et venons-en a I'essentiel : la vengeance,
cette fois, de ces monstres. Maitres de l'eau, ils démontrent bellement
qu’ils le sont : ils font monter 'eau. Le mythe du déluge des peuples
algonkins est celui-ci. Le démiurge, a nouveau transformé en arbre,
voit I'eau atteindre son pied, s’¢lever le long de son tronc, menacer de
le submerger, mais il parvient a se surélever d'un cran, l'eau monte
toujours, une loi immanente fait qu'il peut recommencer l'opération
d’augmentation de taille un nombre fini de fois (trois ou quatre), et
(jose dire : bien évidemment) c'est lorsqu'il a utilisé l'ultime et
derniere possibilité d’accroissement que I'eau s’arréte. En clair, le
démiurge a vaincu, une seconde fois, les monstres de I'eau.

On trouve, en pays de langue indo-européenne, des idées parfois bien
proches de celles quon vient de voir s'exprimer en Ameérique du

Nord. Deux savants, Vyacheslav Ivanov et Vladimir Toporov ont, a
l'aide des textes médiévaux de 'ancienne Russie et de contes slaves,
reconstitué un mythe selon lequel le dieu Veles, habitant sous terre,



IRIS, 412021

15

16

affecte d’en sortir en prenant la forme d’'un serpent. Périodiquement
sa téte pointe, a la base d'un tronc, et examine, en regardant le ciel,
s'il peut poursuivre sa sortie de terre. Mais le dieu du ciel, Perun,
veille. Des qu'il apercoit la téte du serpent, il le foudroie. Cela rappelle
beaucoup le theme amérindien de 'oiseau-tonnerre foudroyant le
maitre des eaux. Mais Veles n'est précisément pas un maitre des eaux.

Mais, si la modalité slave est assurément la plus proche de versions
nord-amérindiennes, ce n'est pas le seul cas ou un dieu céleste
combat un dragon. Dans un travail récent, d'une part jai opéreé une
description, d'est en ouest, des combats de dragons chez les peuples
indo-européens (Sergent, 2018, p. 15-33) ; d'autre part jai montré que,
dans un nombre de cas étonnant, les combats se déroulent
preférentiellement au solstice d’hiver (Sergent, 2018, p. 162-164).

Initiation

Ma premiere démarche met en lumiere un phénomene simple : un
dragon indo-européen a pour seul intérét d'étre tué par un héros. Du
Vrtra indien aux dragons des lacs irlandais, le dragon est tué. Les
héros grecs, Hérakles, Kadmos, Persée, Jason, tuent des dragons. Les
héros germaniques également (Siegfried, Bodhvar Bjarki, Beowulf),
tout comme les héros iraniens, les dieux > et les héros celtiques. Ici,
ce qui apparait, et qui se distingue des mythes australiens ou
boshimans, c'est la valeur fortement initiatique du combat contre

le dragon.

e Histoire de Jason : un roi (Pélias, son oncle) lui a intimé l'ordre de lui
ramener la Toison d'or qui est tres loin, en Colchide (la cote de la
Géorgie actuelle). Il monte une expédition, avec cinquante jeunes gens :
les Argonautes. Ils arrivent en Colchide, apres moult aventures, mais
voient que la Toison d'or est gardée par un dragon. Avec l'aide de la fille
du roi local, Médée, Jason parvient a tuer le dragon, a fuir avec Médée
qui devient son épouse.

e Histoire de Persée qui a accompli un exploit initiatique remarquable :
tout jeune homme (seize ans, dit un texte), il a pu décapiter Méduse,
dont les yeux pétrifiaient ce qu’ils voyaient. Sur le chemin du retour, il
voit une jeune fille accrochée a un récif et un dragon qui sort de l'eau
pour la dévorer (parce que la mere de la jeune fille, Cassiopé, avait osé se

prétendre plus belle que les déesses, le dieu Poséidon se chargeait de les



IRIS, 412021

17

18

19

venger). Persée sort la téte de Méduse de son sac, la tourne vers le
dragon qui est aussitot pétrifié, et lui n’a plus qu'a épouser la jeune
fille, Andromede.

e Histoire de Siegfried (le début, en tout cas) : tout jeune homme, il tue un
dragon, Fafner dans la version scandinave. Le sang du dragon remplit
une cavité ; Siegfried apprend que s'il 'y baigne, il deviendra
invulnérable ; il le fait, mais une feuille qui voletait vient se plaquer sur
son épaule. Siegfried sera invulnérable, sauf en un endroit.

e Histoire de Bodhvar Bjarki : ce héros, extrémement fort, fils d'un homme
et d'une femme qui avaient été transformés en ours, son surnom le
désignant comme « Petit ours », se fait embaucher comme garde du
corps par un roi danois, Hrolf Kraki. Ce roi avait en fait toute une garde
personnelle, a savoir douze berserkir (guerriers a la peau d'ours). Il y
avait la aussi un petit jeune homme, Hottr, qui servait de souffre-douleur
aux douze bonshommes. Bédhvar le prend sous sa protection.

A Jul (ioul), féte du solstice d’hiver, un terrible dragon arrivait en volant
et se posait devant le palais. Alors le roi et les douze berserkir avaient
peur et se calfeutraient dans la maison. Cette fois-la, Bodhvar Bjarki sort,
tue le dragon, puis le redresse, I'arc-boute pour qu'’il tienne debout. Au
matin, Hottr, le petit jeune homme fréle, sort, devant le roi, Bédhvar
Bjarki et les douze berserkir, et d'un coup d’épée abat le dragon. Le roi
Hrolf est si fier de lui qu'il lui offre sa propre épée et change son nom :

il sSappellera désormais Hjalti, la « Garde » de I'épée 4.

Dans les quatre exemples précédents sont apparus successivement
tous les ingrédients de ce qui représente un passage initiatique :
voyage d'épreuves, exploit guerrier qui conduit au mariage, exploit
cynégetique qui confere une invulnérabilité pour la carriere militaire
a venir, changement de nom apres la réussite de I'épreuve.

Terminons ce point sur l'initiation avec une histoire iranienne. Un
jour, un empereur, qui avait trois fils, se demandait s'ils étaient
véritablement courageux. Que fait-il ? Il se change en dragon et se
tourne vers eux, menagant : I'épreuve initiatique est 1a, toute nette, et
cest le pere qui en est l'artisan.

Meurtre au solstice d’hiver

Chose curieuse, spectaculaire méme, une fois qu'on en prend
conscience, dans plusieurs sociétés de langue indo-européenne, cest



IRIS, 412021

20

21

22

23

24

au solstice d’hiver que le dragon est attaqué par un héros et tué.
Regardons cela de pres.

On vient de mentionner 'histoire de Bodhvar Bjarki et de Hottr : elle
se déroule a Jul. De nos jours, le mot désigne Noél dans les langues
scandinaves. Mais, avant la christianisation, la féte de Jul existait déja,
et elle correspondait spécifiquement a 'ensemble des rites célébrés
lors du solstice d'hiver.

Les Kala§ sont un peuple vivant dans I'Hindou-Kouch, a I'extréme-
nord de l'actuel Pakistan. Leur langue est de la famille indienne, et les
spécialistes ont pu montrer que plusieurs de leurs dieux prolongent
des dieux connus en Inde a 'époque védique. En clair, les Kalas et les
autres peuples de 'Hindou-Kouch de langue indienne ont échappé a
I'histoire culturelle indienne, celle qui a vu I'Inde passer par les
grandes phases appelées védisme, brahmanisme, hindouisme. Les
peuples dont il est question ici étaient de culture uniquement orale et
ils ont évolué de leur coté, et ce d’autant plus que I'expansion de
I'Islam les a isolés de plus en plus. Moyennant quoi, a coté de traits
spécifiques qui les caracteérisent et individualisent chacun des
groupes, d’autres traits en font bel et bien des Indiens, mais se
rattachant au fond religieux le plus ancien de I'Inde.

Ces Kalas, donc, ont une grande féte d’hiver, le Chaumos. C'est leur
plus grande féte, et elle a des aspects carnavalesques importants. Elle
dure plus de douze jours, mais son apogée est le douzieme jour. Le
dieu Balamain (nom dans lequel la partie finale, —in, est ce qui
subsiste du nom Indra) s'est approché des hommes durant les
premiers jours de la féte et s'est installé dans un arbre. Ce douzieme
jour arrive un dragon. Balamain I'attaque et le tue®.

Date et évenement sont identiques chez les Kalas et dans la saga de
Hrolf Kraki. De plus, I'épisode de I'exploit de Bodhvar Bjarki est suivi
de la promotion de Hottr : or, lors du Chaumos, ce sont des groupes
de jeunes gens, de jeunes adolescents, qui sont — entre autres — mis
en relief. Les deux matériaux ici compares, le rituel himalayen et la
saga, reposent sur les mémes principes.

Mais si Scandinaves anciens et Indiens contemporains s'accordent
tant, ils sont loin d’étre les seuls a placer la victoire sur un dragon au
solstice d’hiver.



IRIS, 412021

25

26

27

28

29

Il existe un mythe breton que voici : Arthur, le roi Arthur, se battait un
jour contre un dragon sur la greve Saint-Michel, laquelle se trouve
dans le Finistere, sur la Manche, tout pres de la limite des Cotes
d’Armor. Chose extraordinaire, Arthur ne parvenait pas a vaincre le
dragon. Pendant ce temps-13, en Irlande, un mariage devait étre
celebré : Efflam devait épouser Enora. Hélas, ce n'était pas du tout le
projet de ce dernier et il explique a sa jeune épouse qu’il entend en
fait consacrer sa vie a Dieu ; dés le lendemain, il se met dans un
esquif et part. Efflam arrive sur la greve Saint-Michel. Il voit le
combat terrible et vain d’Arthur contre le dragon. Il tombe aussitot a
genoux et en prieres. Le surcroit d'énergie quil confere ainsi au roi
Arthur permet enfin a celui-ci de vaincre le dragon. Une fois vaincu,
le dragon est renvoyé... d'ou il venait, a savoir dans une grotte qui
s'ouvre (mythiquement) dans le Grand Rocher, cet énorme bloc qui
coupe en deux la greve Saint-Michel et qui, autrefois, avant la
construction d’'une route littorale, interdisait, en cas de marée haute,
de passer d'un coté a l'autre de la gréve. Dans une version orale
recueillie par Anatole Le Braz vers le début du xx® siecle, afin que le
dragon ne s'ennuie pas dans sa caverne, Efflam lui donne... un biniou.
Ce dragon est musicien !

Mais a quelle date se déroulent le fameux combat et la victoire sur le
dragon ? Les sources fournissent deux dates : le 25 décembre et
la Pentecote.

Que des evénements de I'histoire (ou de la 1égende) ecclésiastique se
placent a la Pentecote est relativement banal. Les situer au

25 décembre est beaucoup plus rare : généralement un autre
événement retient 'attention chrétienne a cette date.

La date est plus rare et plus intéressante en cela que la victoire sur le
dragon rejoint directement des idées exprimeées par les Germains
d’Islande et les Indiens de 'Hindou-Kouch : c’est au solstice d’hiver
que l'on tue ou élimine les dragons.

Jai comparé ce récit breton a un récit beaucoup plus ancien et situé
tout a fait ailleurs, et qui pourtant offre moult points communs avec
celui-ci (Sergent, 1998, p. 15-35, repris dans Sergent, 2018, p. 131-167).
Il s'agit d'un mythe des Hittites, peuple qui occupait 'Anatolie
centrale et centre-est durant le 1I° millénaire avant notre ere.



IRIS, 412021

30

31

32

La trame de ce récit est la suivante : un dragon, Illuyanka, sortant des
eaux de la mer, menace le dieu de 'Orage. Le combat s'engage entre
eux et le dieu de 'Orage est vaincu ! Les dieux (les autres) sont
affolés, se réunissent pour savoir quelle mesure prendre et ce qui est
décidé est qu'une déesse, Inara, va se sacrifier pour trouver un
puissant guerrier que l'on chargera de vaincre Illuyanka. Le choix de
la déesse se porte sur un certain Hupasiya, homme au demeurant
marié¢ et pere de famille. Ce dernier accepte (a-t-il vraiment le

choix ?) et organise un repas auquel il convie le dragon. Illuyanka
vient avec femme et enfants. Précisons qua un banquet hittite, des
femmes et des hommes jouent de la musique. Tout se passe comme
prévuy, le dragon boit copieusement, puis s'endort. N'écoutant que son
courage, Hupasiya décapite le dragon, le rejette a I'eau et restaure le
dieu de I'Orage. La seconde phase du mythe est celle du repos du
guerrier. Hélas, séjournant dans la demeure céleste d'Inara, Hupasiya
apercoit, malgre l'interdit de regarder par la fenétre, sur terre sa
femme et ses enfants, et décide de retourner a la maison. Jalouse,
Inara le tue (traduction des textes et étude de ce mythe dans Masson,
1991, p. 85-110).

Les points communs entre ce récit et le mythe breton exposé
auparavant sont les suivants : a) des personnages souverains, qui ont
été en mesure d’abattre des adversaires colossaux ou dangereux, ne
parviennent pourtant pas, ici, a vaincre un adversaire (Arthur n'y
parvient pas, le dieu de 'Orage est méme vaincu par l'adversaire) ; b) il
leur faut une aide extérieure (Efflam, Hupasiya) — paradoxale : Efflam
n'est pas un combattant et Hupasiya n'est pas un dieu ; ¢) le dragon
est hédoniste : Illuyanka vient suite a I'invitation a un banquet, le
dragon breton recoit un biniou pour en jouer ; d) le dragon enfin
vaincu est renvoyé la d'ou il venait : dans le Grand Rocher, dans la
mer ; €) le plus singulier : 1a femme d’Efflam s’appelle Enora (forme
bretonne d’Honorée), 'amante de Hupasiya se nomme Inara.

Dans plusieurs de ces récits, c'est bien le dieu céleste qui intervient
dans le combat contre le dragon : cest le cas dans le rite Kalas (Indra
est, aux temps vediques, le roi des dieux et c'est lui qui produit
tonnerre et orages), dans le mythe hittite (le dieu de nom inconnu est
explicitement le dieu de 'Orage) et dans celui d’Efflam, celui-ci
obtient la victoire d’Arthur en invoquant son Dieu qui, comme chacun
sait, réside au ciel.



IRIS, 412021

33

34

35

Le mythe d'llluyanka ne comporte pas de date ; mais celle-ci est
fournie extérieurement. En effet, le mythe en question était raconté a
I'occasion d'une grande féte, dite Purulli, qui durait une vingtaine de
jours ; cette féte commencait dans le dernier mois de I'année et
couvrait les premiers jours de la suivante. On ignore quel jour preécis
était réciteé le mythe en question. Mais on discerne que ce ne pouvait
pas étre a une date bien éloignée du solstice, sinon celle-la méme. La
féte Kala$ dure deux semaines, ce en quoi elle se rapproche par sa
durée de la féte Purulli, et 'exploit principal, le meurtre du dragon
par Balamain, se déroule le douzieme jour, donc pendant la durée de
la féte. Il y a, en cela, une double affinité entre la féte hittite, de pres
de trois millénaires et demi d’age, et la féte des Kala§, contemporaine.

Le Rg-Veda évoque a d'innombrables reprises le combat entre Indra
et le dragon Vrtra (Varenne, 1982, chap. « Le combat des origines »,

p. 77-125), mais ne fournit pas de date pour cet événement.
Cependant, il existe dans le méme texte une allusion a un personnage
nomme Vala qui gardait des vaches par de vers lui, et Indra lui dit qu'il
le tuera a la fin de 'année. Comme le meurtre de Vrtra est
cosmogonique, car le serpent crache les eaux, les vaches, les femmes,
le soleil et la lune, Vala gardant les vaches parait un doublet de Vrtra.
Voici donc un indice selon lequel le meurtre du dragon aurait pu se
dérouler, chez les Indiens védiques, a une date qui, si 'année védique
commencait comme beaucoup d’autres en hiver, pouvait étre proche
du solstice. La date du Chaumos est un indice en ce sens.

Saint Efflam n'est pas le seul saint a avoir collaboré a I'élimination d'un
dragon aux alentours du 25 décembre. Un autre est saint Sylvestre,
dont la féte est le 31 décembre. Jacques de Voragine raconte en effet
que, quelques temps apres la conversion de Constantin, apparut a
Rome un dragon qui, quoique vivant dans une fosse, avait tué de son
souffle dans les trois cents hommes. Constantin en parle a Sylvestre
qui se met en priere (comme Efflam) mais, 13, saint Pierre lui apparait,
lui dit d’aller lui-méme dans ladite fosse et de lier le museau de
l'animal. Sylvestre descend cent cinquante marches et obéit aux
consignes, « il lia le mufle du dragon qui criait et sifflait » (Jacques de
Voragine, 2004, p. 97). En général, les saints ne tuent pas les dragons,
un saint ne saurait étre un meurtrier. Ils leur passent leur étole sur le
cou, leur intiment l'ordre de disparaitre ou celui de passer chez les



IRIS, 412021

36

37

38

voisins. En tout cas, voici une nouvelle histoire qui situe I'élimination
d’'un dragon a une date toute proche du solstice.

On est alors en plein Moyen Age et il est singulier qu'on situe alors a
Rome une histoire d’¢limination du danger représenté par un dragon,
alors que la Rome antique ignore ce motif. Chose curieuse, Jacques
de Voragine raconte immédiatement avant l'histoire du dragon un
épisode singulier selon lequel un Juif nommeé Zambri a tué un taureau
seulement en lui chuchotant un nom, celui de son Dieu, a l'oreille.
S'ensuit un concours a la résurrection du taureau que Sylvestre
emporte haut la main (Jacques de Voragine, 2004, p. 96), mais ce qui
est intéressant, c'est précisément le motif du taureau tueé par la
prononciation d'un nom divin a son oreille, car 'Antiquité connait ce
motif et le situe, non pas a Rome, mais a cOté, en Etrurie. En effet,
selon une scholie de Lactantius Placidus a Stace, les Etrusques
disaient qu'une nymphe enseignait qu'on ne pouvait nommer Dieu
aux hommes ; pour le prouver, elle en prononga le nom a l'oreille d’'un
taureau : il mourut aussitot.

Il serait tentant de penser que le mythe raconté par Jacques de
Voragine pourrait étre originaire d’Etrurie. Bien des histoires sur les
débuts de la religion étrusque se déroulent a Tarquinia, a moins de
cent kilometres de Rome. Au cours des aléas de 'époque des
invasions, des gens du sud de I'Etrurie ont pu s'installer & Rome ou le
motif a pu parvenir autrement, mais vraisemblablement d’Etrurie, a
lauteur qui est a la source du récit de Jacques de Voragine.

Mais tous les récits de combat contre un dragon au solstice d’hiver se
situent en pays de langue indo-européenne et I'étrusque n'est

pas indo-européen 5. Cependant, les Etrusques ont séjourné dans
quantité de pays de langue indo-européenne, en Anatolie d’abord, ou
ils ont pris beaucoup (culturellement, linguistiquement), puis dans
I'Egée, en Créte, etc., a des époques ol ces pays étaient de langue
grecque. En somme, je suggére par la que les Etrusques ont pu
prendre quelque part (en Anatolie par exemple) le theme du combat
contre un dragon au solstice d’hiver, 'apporter en Italie, ou personne,
dans 'Antiquité, ne mentionne le motif du combat contre le dragon
au solstice d’hiver, puis il serait passé de la, entendons d’Etrurie, a
Rome, du moins dans la Rome dont parle Jacques de Voragine au

xii€ siecle.



IRIS, 412021

39

40

41

42

C’est une question analogue qui se posera avec le motif suivant. I
existe un pays dans lequel le motif d'un combat existe bel et bien a
une date proche du solstice d’hiver et en rapport avec lui, et qui n'est
pas du tout de langue indo-européenne : ce pays est la Chine.

Limage dominante du dragon chinois est toute positive : on I'a dit,
le dragon, long, apporte les pluies de printemps. Mais il y a plusieurs
types de dragons chinois. Voici l'histoire de I'un d’eux :

Le Nian est un animal féroce, vivant au fond des eaux, et (néanmoins)
mi-lion, mi-taureau. Il est le héros (négatif) de plusieurs légendes, et
le theme dominant est celui-ci : le Nian sort de sous les eaux une fois
par an, dans l'intention de dévorer un nouveau-né. Un soir, un
mendiant passait par 1a, et il apprit dans quelle maison allait se
dérouler le drame. Il alla voir la jeune mere et lui promit d'éliminer le
monstre, si elle voulait bien lui accorder I'hospitalité. Elle accepta. Le
mendiant réunit alors des chiffons couleur sang et les cloua sur la
porte de la maison pour impressionner le Nian. Puis, lorsque celui-ci
approcha, il enflamma des bambous bien secs dont il s’était muni.

Le bruit des bambous explosant dans un bruit sec, la couleur rouge
vif des chiffons, tout cela effraya la béte qui disparut. Variante : en un
temps ou les dragons dominaient 'humanite, 'un d’eux se montra
méprisant avec un homme, celui-ci l'attaqua et le fendit en deux d'un
coup de hache. Cest le fantdme du dragon qui apparait alors et
demande le tribut annuel d'un nouveau-né. Dans cette version, c'est
la mere de 'enfant elle-méme, la veuve Wang, qui dispose les tissus
tachés de son sang a la porte et prépare les bambous secs. Elle est
donc créditée ensuite de sa victoire sur le monstre.

C'est un mythe et ce mythe fonde I'une des plus importantes fétes
chinoises et d'’Asie du Sud-Est, qui est appelée la féte des Lanternes.
Elle est organisée, non pas exactement au solstice d’hiver, mais est
fixée par rapport a lui : elle se déroule lors de la deuxiéme lune depuis
le solstice d’hiver. C'est alors qu’a lieu le changement d’année,
Guonian. Le Nouvel An est célébré dans chaque famille par la
décoration des maisons avec des papiers rouges et 'explosion de
pétards, la veille de la féte, puis le lendemain quand se déroule la
danse du lion, chorégraphie dans laquelle deux danseurs manipulent
une gigantesque marionnette en forme de lion (Genlis, 2018, « Féte
des Lanternes », p. 92-93 et « Le Nouvel An chinois », p. 134-136).



IRIS, 412021

43

44

Ce mythe et ce rite rappellent donc qu'en pays indo-européen aussi
le mythe et le rite connectent le dragon — et la victoire sur lui — au
solstice d’hiver. Autre point commun encore : la féte du Nouvel An
chinois dure une quinzaine de jours. Cela rappelle évidemment la
durée de la féte du Chaumos des Kalas (quatorze jours) ou celle de
Purulli (vingt jours). Si le dragon de la saga de Hrolf Kraki appartient
au mythe, avec l'intention évidente de mettre en valeur Bodhvar
Bjarki et son protégé Hottr, il convient de rappeler que les Germains,
et bien d’autres peuples de langue indo-européenne, célébraient, en
gros au départ de la date du solstice d’hiver, un cycle de fétes formant
I'ensemble des Douze Jours (Sergent, 1999, p. 2-12) ; et, dans le monde
germanique particulierement, c’était la I'occasion de rituels
comprenant des déguisements animaux, déguisements animaux que
représentaient également les ames des morts. Des lors, quil y ait, le
lendemain de la féte des Lanternes, une danse ou I'on manipule une
marionnette en forme de lion, laquelle évoque précisément un
défunt, puisque le dragon Nian était mi-lion, mi-taureau et qu'une
version de son histoire le présente comme un fantdome du véritable
Nian assassiné, tout cela, donc, rappelle beaucoup ce qui se déroule
en pays indo-européen. Corrélativement, ce dragon qu'on combat, ce
dragon qu’on vainc, et que cette victoire soit corrélative d’'une féte
rituelle, alors que le dragon chinois est d'ordinaire beaucoup plus
positif, parait représenter une intrusion en Chine d'un matériel venu
d’ailleurs. C'est un vaste sujet que celui des emprunts chinois aux
cultures, de langue indo-européenne, d’Asie centrale, a savoir

en particulier les Tokhariens : 'emprunt de rituels, de fétes est
documenté (Eckardt, 1953, p. 174-189 ; Mau-Tsai, 1969 ; Papillon, 2004
et 2005).

Mais loin de moi I'idée de vouloir coiite que cotlite que le domaine
indo-européen soit une source qui aurait irrigué les autres cultures,
et n‘aurait rien regu ! Nous savons aujourd’hui que les premiers Indo-
Européens ont recu, avant de donner, et ce qu'ils ont recu provenait
d’'une haute civilisation dans leur environnement géographique : la
Mésopotamie. Cest a elle, par exemple, quaux alentours

du IV€ millénaire ils ont pris la roue. Or, on disait plus haut que le
dragon, chez les Indo-Européens, est destiné a étre vaincu par un
dieu ou par un héros. Mais en cela ils n’avaient pas innové : il en est
exactement de méme en Mésopotamie ou, des les temps sumériens,



IRIS, 412021

Ninurta, dieu de la guerre, combattait et tuait un dragon (Bottéro &
Kramer, 1989, p. 350-352) et ou, a Babylone, on attribuait au dieu
Marduk I'exploit cosmogonique qui consistait a avoir tué un monstre
féminin, aquatique et chthonien, colossal, Tiamtu (ibid., p. 608-630 7).

45 Les mythes, les rituels et les populations, cela circule.

BIBLIOGRAPHY

BorrEro Jean & Kramer Samuel Noah, 1989, Lorsque les dieux faisaient lhomme.
Mythologie mésopotamienne, Paris, Gallimard.

Bover Régis, 2008, Saga de Hrdlf kraki, Toulouse, Anacharsis.

Cacoparpo Augusto, 2016, Pagan Christmas. Winter Feasts of the Kalasha of the Hindu
Kush, Londres, Gingko Library.

Cros Alain, 1961, « Der lung-Drache Chinas und die Regenbogenschlange »,
Anthropos, n° 56, p. 946-947.

DuwmtziL Georges, 1969, Heur et Malheur du guerrier, Paris, PUF.
Eckarpt Hans, 1953, « Somakusa », Sinologica, n° 3, p. 174-189.

Genus Isabelle, 2018, « Féte des Lanternes », Contes & Légendes, hors-série n° 5 (Noél
Féerique / A lorigine des fétes), p. 92-93.

Genus Isabelle, 2018, « Le Nouvel An chinois », Contes & Légendes, hors-série n° 5
(Noél Féerique / A lorigine des fétes), p. 134-136.

GutMmANN Bruno, 1914, Volksbuch der Wadschagga. Sagen, Mdrchen, Fabeln und
Schwdnke der Dschagganegern nacherzahlt, Leipzig, Evangelisch-Lutherische
Missionare.

Horr Ansie, 1997, « The Water Snake of the Khoekhoen and /Xam », The South
African Archaeological Bulletin, vol. 52, n° 165, p. 21-37.

Huy Julien d) 2013, « Le motif du dragon serait paléolithique : mythologie et
archéologie », Bulletin Préhistorique du Sud-Est, vol. 21, n® 2, p. 195-215.

Huy Julien d) 2014, « Mythologie et statistique. Reconstructions, évolution et origines
paléolithique du combat contre le dragon », Bulletin de la Société de mythologie
francaise, n° 256, p. 17-22.

Huy Julien d) 2016, « Premiere reconstruction statistique d'un rituel paléolithique :
autour du mythe du dragon », Nouvelle Mythologie comparée, n° 3, p. 1-33.

JacqQuEs DE VORAGINE, 2004, La Légende dorée, Paris, Gallimard, coll. « La Pléiade ».



IRIS, 412021

Le QueLLec Loic & SerGent Bernard, 2017, Dictionnaire critique de mythologie, Paris,
CNRS Editions.

Levi-Strauss Claude, 1968, L'Origine des manieres de table, Paris, Plon.

Liu Mau-Tsai, 1969, Kutscha und seine Beziehungen zu China vom 2. Jh. v. bis zum
6. Jh. n. Chr., 2 vol., Wiesbaden, O. Harrassowitz, coll. « Asiatische Forschungen ».

Masson Emilia, 1991, Le Combat pour l'immortalité. Héritage indo-européen dans la
mythologie anatolienne, Paris, PUF.

PapiLLoN Serge, 2004, « Influence tokharienne sur la mythologie chinoise », Sino-
Platonic Papers, n° 136.

PariLLon Serge, 2005, « Mythologie sino-européenne », Sino-Platonic Papers, n° 154.

Scumipt Sigrid, 1979, « The Rain Bull of the South African Bushmen », African Studies,
vol. 38, n° 2, p. 201-224.

SErGENT Bernard, 1998, « Celto-Hethetica I : le dragon hédoniste », Bulletin de la
Société de mythologie frangaise, n° 193, p. 15-35.

SERGENT Bernard, 1999, « Histoire ancienne des Douze Jours », Bulletin de la Société de
mythologie frangaise, n° 196, p. 2-12.

SErGENT Bernard, 2018, Les Dragons. Mythologies, rites et légendes, Fouesnant, Yoran.

VaReNNE Jean, 1982, Cosmogonies védiques, Milan, Arche.

NOTES

1 Je ne parle pas d'’Aborigenes, pour ne pas faire de confusion : les
Aborigenes, les vrais, sont un peuple de l'ancien Latium.

2 Dans trois articles récents, Julien d’'Huy a développé les idées suivantes :
a) tous les mythes du dragon sont interconnectés dans le monde entier
(C'est son postulat de départ) ; b) le lien avec I'eau est consubstantiel au
dragon et entre dans sa définition (hélas, quantité de dragons ne sont
aucunement liés aux eaux : ainsi les dragons des mythes iraniens et celui,
germanique, de la Saga de Hrolf Kraki, celui du Nouvel An en Chine ou chez
les Kalas$) ; c) cela prouve que le théme du combat contre le dragon remonte
au paléolithique (quantité de dragons ne sont pas tues : le dragon
boschiman, le dragon australien, le dragon chthonien et céleste chinois, le
Boiasu amazonien) ; d) la géographie des mythes dragoniens représente
celle de 'expansion humaine. Sur cette base, il se livre a une de ses
enquétes statistiques dont il a le secret et qui consiste a découper des
mythes et tranches fines, a tout mettre dans un ordinateur et a faire traiter



IRIS, 412021

le matériel en question par un logiciel qui permet de déceler la proximité ou
'éloignement statistiques des différentes versions. La, chose curieuse, il
découvre par exemple que les versions chinoises-japonaises sont les plus
proches des versions boschimans, tandis que les versions européennes sont
beaucoup plus €loignées. J'espere qu'il lira le présent article, ou il trouverait
une indication sur ce phénomene. Mais sa documentation est presque
exclusivement anglo-saxonne, et a le lire on se demande si des
francophones, des germanophones, des italophones ont jamais écrit sur les
dragons ! (Julien d’'Huy, 2013, p. 195-215 ; Julien d'Huy, 2014, p. 17-22 ; Julien
d’Huy, 2016, p. 1-33). Je remercie M. Dominique Hollard de m’avoir fait
connaitre deux de ces articles.

3 Sur le bloc supérieur du Pilier des Nautes parisii, sur une des quatre
faces, un dieu, Smert..., affronte un serpent qui se dresse face a lui. J'ai
comparé ce dieu a Indra, car son nom le désigne comme le « Distributeur ».
Le meurtre du dragon par Indra a permis d'opérer la « distribution » sur la
terre des eaux, des vaches, etc.

4 Le texte de cette saga est aujourd’hui accessible en francais, Saga de
Hrolf kraki, présentée, annotée et traduite du vieil islandais par Regis

Boyer (2008). Lépisode évoqué se trouve aux pages 109-110. Rappelons que
cet épisode est parvenu a la connaissance du public cultivé grace a Georges
Dumézil qui, dans son livre Heur et Malheur du guerrier (1969), dans un
chapitre intitulé « Scénarios et accessoires » (p. 133-145), comparait ce
dragon tué et remonté du mythe scandinave a un épisode semblable dans la
mythologie védique.

5 Le principal ouvrage sur la question est aujourd’hui celui dAugusto
Cacopardo (2016).

6 Dans un livre a paraitre aux éditions Les Belles Lettres (Paris), LAube
des Etrusques, jexpose que I'étrusque appartient a la famille linguistique
est-caucasique, celle des Tchétchenes et des Ingouches.

7 Ils écrivaient encore Tiamat.

AUTHOR

Bernard Sergent

Président de la Société de mythologie francaise
IDREF : https://www.idref.fr/028250052

ISNI : http://www.isni.org/0000000108907836


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2148

IRIS, 4112021

BNF : https://data.bnf.fr/fr/12012467



Renversement européen du dragon asiatique

European Reversal of the Asian Dragon
Chaoying Sun and Gilbert Durand
DOI:10.35562/iris.2159

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

En Europe, la liste des saints sauroctones, tueurs de dragons, est longue :
depuis 'archange Michel, saint Georges, saint Marcel jusquau capitaine
Nemo du célebre roman de Jules Verne. Il en va différemment en Asie
continentale et spécialement en Chine, ou le dragon jouit d'une valorisation
extrémement positive. Quelles sont les causes d'un tel renversement
symbolique ? C’est ce que nous tentons d’¢lucider dans cet article. Le
dragon, si chargé de malignité en Occident et nécessitant un héros pour le
combattre et restaurer, contre la perversité multiple, la solidité de I'étre,
est, en Orient chinois, une image bénéfique qui s'enrichit de toutes les
richesses de la multiplicité : assimilé au « Fils du Ciel », empereur de
lici-bas terrestre, au moyeu du monde changeant, il assure la bonne
ordonnance des pluralités politiques, géographiques, calendaires et
anthropologiques. Deux visions du monde se trouvent dressées face a face :
I'une qui sauve I'etre-un en pourfendant le dragon, l'autre qui reconnait la
valeur des changements et transformations.

English

The list of saints dragonslayers is long in Western tradition: from archangel
Michael, Saint George, Saint Marcel up to captain Nemo from the famous
Jules Verne’s novel. It is quite different in East Asia and especially in China,
where the dragon benefits from an extremely positive valuation. What are
the causes of such a symbolic reversal? This is what we are trying to
elucidate in this paper. The dragon, so laden with malignity in the West and
requiring a hero to fight it and to restore, against multiple perversity, the
solidity of the concept of being, is an auspicious image in the Chinese world
that benefits from the riches of multiplicity: assimilated to the “Son of
Heaven’”, emperor of all under heaven, located in the center of the changing
world, he ensures the correct order of political, geographic, calendar, or
anthropological pluralities. Two world views stand face to face: one that
saves being by slaying the dragon, the other which recognizes the value of
changes and transformations.



IRIS, 412021

INDEX

Mots-clés
dragon, symbolique, Occident, Chine, étre, multiplicité

Keywords
dragon, symbol, Western world, China, being, multiplicity

OUTLINE

Etat des lieux symboliques
L'Europe sauroctone
Vénération chinoise du dragon
Interprétations du renversement symbolique
Réfutation de l'explication historique de Jurgis Baltrusaitis
Interprétations mythologiques
Conclusion

TEXT

1 Pour commencer, il nous faut décrire rapidement l'essentiel des deux
acceptions symboliques du dragon. Notre premiere partie sera donc
un double état des lieux des symbolismes du dragon en Occident et
en Orient, spécialement en Chine. La seconde partie sera consacrée a
linterprétation, voire a I'explication de cette profonde divergence
d’évaluation symbolique du dragon .

Etat des lieux symboliques

L'Europe sauroctone

2 En Europe la liste des saints sauroctones — c'est-a-dire tueurs de
dragons — ne se borne pas a I'archange Michel et a saint Georges de
Cappadoce. Certes, ces deux héros sont les plus éminents. Saint
Michel Archange « I'archistratege » a deux fonctions essentielles :
celle de peseur d’ames et surtout celle qui nous intéresse ici de
pourfendeur de dragons, titre que lui donne 'Apocalypse XII, 7. La



IRIS, 412021

sacralisation de I'épée sauroctone figure déja en I, 16 ou le « glaive a
deux tranchants » sort de la bouche du Fils de 'THomme. Comme le

« dragon » du chapitre XII, la Béte du XIII possede « sept tétes », elle
a d’ailleurs été confirmée dans sa puissance par « le Grand Dragon »
(XIII, 3). De méme que « la Béte qui monte de la mer » redouble pour
ainsi dire le Grand Dragon, elle-méme est redoublée (XII, 11) par « la
Béte montant de la terre », maitresse de la foudre (XII, 3) et qui

« parle comme un Dragon » (XIII, 11). Autre redoublement au
chapitre XVII, « la Béte écarlate aux sept tétes » est chevauchée par
Babylone « la Grande Prostituée ». Nous avons bien la ces fameuses
redondances qui signalent le procédé mythologique. Des le vi® siecle
(Fresque du Monte Cargano, Italie), saint Michel est représenté
affrontant le dragon a sept tétes de 'Apocalypse. Au xi® siecle encore,
sur la fresque de la cathédrale du Puy (France), 'archange
gigantesque debout sur le dragon mesure 5,55 metres... Inutile de
rappeler ici que I'archange est le protecteur de Bruxelles comme il
l'avait été de Rome lors de I'épidémie de peste de 590 comme on peut
le voir remettant son épée au fourreau, au faite du Castel San Angelo
qui est, ne 'oublions pas, la tombe de 'empereur paien Hadrien.

« Monseigneur saint Michel » devient le protecteur du royaume de
France sous les Valois, et en 1469 Louis XI fonde l'ordre de la
chevalerie de Saint-Michel (Fraipont, 1937 ; Gasnier, 1944). Quant a
saint Georges, l'officier romain de Cappadoce, patron des chevaliers
teutoniques en Allemagne, saint national et patron de l'ordre de la
Jarretiere en Angleterre, il s'illustre d'abord comme ce saint
sauroctone, s'élancant a cheval, I'épée haute, sur un dragon qu'il
terrasse tandis qu'il délivre la fille d'un roi captive du monstre,
épisode tant de fois illustré par Raphaél (Musée du Louvre),
Schongauer, Bellini et dont 'Arioste se souviendra dans le

Roland furieux (Antonucci, 1932 ; Delehaye, 1909).

3 Mais la liste des sauroctones est fort longue : saint Bertrand de
Comminge, saint Béat de Thun, saint Hermentaire de Draguignan (la
ville du Drac...), saint Hilaire de Poitiers, saint Marcel de Paris, etc.
Sans compter les saintes qui capturent des dragons, comme sainte
Marguerite et sainte Marthe. Nous arrétons ici cette énumération qui
risquerait d’étre fastidieuse (voir Durand, 1992, p. 182 et 184 ;
Dontenville, 1948, p. 138 et suiv.).



IRIS, 412021

4 Soulignons simplement deux points importants. Premierement, en
Occident chrétien, le dragon est toujours une figure négative qui, au
gré des avatars des religions chrétiennes, sera l'allégorie facile de tout
adversaire du christianisme : Antechrist, Satan, paien de Rome ou de
Babylone, Maure, mécréant, infidele, réformés pour les papistes,
papes pour les protestants, juifs pour les nazis, nazis pour les Anglo-
Saxons... Secondement, dans le récit fondateur de I'imaginaire
chrétien du dragon (nous verrons plus loin qu’il y a d’autres récits
fondateurs antérieurs au christianisme), I'ceuvre qu'accomplit le
sauroctone est la délivrance d'une femme (princesse ou,
dans 'Apocalypse, mulier amicta sole, femme lumineuse, vétue de
soleil) et le dragon néfaste est a la fois assimilé a la lune (saint
Bernard) « foulée aux pieds » et surtout a un monstre géant capable
de tout engloutir en vomissant les eaux du déluge. Plus loin
(Apocalypse, XIII), le symbolisme de I'eau néfaste est encore renforce
par l'apparition de la « Béte qui monte de la mer » et qui porte la
Grande Prostituee...

5 Soulignons donc cette dissociation peu commune entre la princesse
ou la vierge sauvée par le sauroctone, et les symboles coutumiers de
la féminité : I'eau et la lune, et a la limite la mauvaise femme, la
Prostituée. Clest qu'il y a deux féminités : celle d'Eve tentée par un
Satan a corps de serpent, et celle de Marie immaculée mutans
Hevae nomen...

6 Il serait temps avant que de tourner cette page sur l'archétype
occidental du sauroctone, de donner une définition du terme dragon
— que l'on retrouve presque semblable en italien drago, et
en espagnol dragon, en anglais dragon, en allemand Drache — qui
vient du grec ancien drakon de la racine dark qui signifie quelque
chose ayant trait a la vision, au regard. D’ou le verbe derkomai,

« voir », qui donne dedorkds, « celui qui entend », « le connaissant ».
Par ailleurs, le folklore francais est fertile en appellations de rivieres
par le terme Drac (riviere affluent de I'Isére a Grenoble par exemple,
mais également dans tout le bassin du Rhone et I'on repere des
légendes semblables en Berry, en Auvergne, en Franche-Comte, etc.)
liées — de facon néfaste bien stir ! — a des représentations
mi-féminines, mi-ichtyomorphes ou ophidiennes (Sébillot, 1983 ;
Bladé, 1986). Ces génies protéiformes des rivieres sont nommeés
Draci ; une légende rhodanienne raconte qu'une jeune fille contrainte



IRIS, 412021

par un Drac a manger un gateau confectionné de chair de serpent, se
touchant par mégarde les yeux « eut le pouvoir de voir clair sous
'eau » (Sébillot, 1983, p. 170 et suiv.) 2

7 Nous avons donc en Europe, méme en faisant abstraction des charges
péjoratives dont I'Occident greve le dragon, autour de la racine indo-
européenne dark et de ses éponymes, toute une constellation répétée
d’images qui gravitent autour de trois poles : la vision, et méme la
clairvoyance, les attributs aquatiques sauriens, ophidiens ou
ichtyomorphes, certains traits de la féminité lunaire plus pres de la
fécondité que de la virginité. Nous allons assister maintenant, autour
de ce noyau sémantique, a une inversion axiologique complete si
nous passons a 'étude du dragon en Orient et nommément dans la
vaste et pérenne culture chinoise.

Vénération chinoise du dragon

8 Un fait qui a défrayé toute la presse et les médias chinois (Ren-min-
ri-bao / Le quotidien du peuple, octobre 1995) peut étre
emblématiquement apporté pour préluder ici a cette valorisation
extrémement positive du dragon en Chine. Pour le cinquantieme
anniversaire de 'ONU en 1995, 1a République populaire de Chine a
offert un tripode géant d'une tonne et demie (ding, le tripode inventé
par le premier des cinq empereurs légendaires, l'empereur Jaune, est
I'embleme du pouvoir du souverain, et du pouvoir souverain
dispensateur de 'abondance, de la justice, de la concorde et du
bonheur). Nous avons déja comparé aux chaudrons d’abondance et au
Graal occidentaux (Durand & Sun, 2000 ; voir aussi Pimpaneau, 1988)
ce « tripode merveilleux du siecle » (shi-ji-bao-ding). Sur les flancs de
bronze de deux metres et un décimetre (symbolisant le deuxieme
millénaire qui s'acheve : vingt siecles plus un !) sont figurés
cinquante-six dragons représentant les cinquante-six ethnies que
rassemble la Chine. Cette relation entre le ding, les populations de la
Chine et, nous allons le voir, les dragons est aussi signifiée par les
neuf tripodes que Yu-le-Grand, fondateur de la premiere dynastie
historique de la Chine (la dynastie des Xia, 2207 av. J.-C.), fit fondre a
partir d'un tribut de métal apporteé par les neuf chefs des provinces
extérieures au domaine royal. Lorigine de cet embleme du pouvoir
est repérée des I'age du bronze et perdure officiellement



IRIS, 412021

10

11

jusqu'en 1912, date de l'effondrement de 'empire Mandchou. « Le
dragon a donc, en Chine, une existence de quatre, sinon cinq
millénaires. » (Tournier, 1991, p. 118) Certes, a I'aube mythologique des
souverains fondateurs, le dragon joue un role ambigu dans la légende
de Yu-le-Grand, a la fois vainqueur de la Béte divine du Marais du
Tonnerre, tout comme nos occidentaux sauroctones, et qui fit avec la
peau de la Béte un tambour, et a la fois maitre des eaux, aménageant
et disciplinant le cours des fleuves, et fondant la premiére dynastie
(celle des Xia) qui a pour embleme héraldique le dragon. Mais cette
ambiguité est vite écartée des l'intronisation du fameux empereur
Jaune (Huangdi) — le jaune étant la couleur de la Terre, cinquieme
élément au milieu des quatre autres — comme « Fils du Ciel » : son
pouvoir repose sur un dragon maitre des eaux célestes, c'est-a-dire a
la fois des nuages, de la pluie et du tonnerre.

Lorsque l'on passa des simples royautés a un empire plus largement
fédérateur, 'empereur Jaune (Huangdi) hérita, si I'on peut

dire, de ding, le pouvoir bienfaisant du dragon (dynastie des Han, 206
av. J.-C.). Ce dragon peut alors signifier réellement, « au carré » en
quelque sorte, la fédération des nations de 'empire et 'empereur
lui-méme. Cette thériomorphie composite a signification impériale
n'est pas exclusivement chinoise : les Keroubim assyro-babyloniens,
dont héritera la Bible comme « trone de Dieu », « gardiens du
trésor », sont bien 'embleme du pouvoir, du « trésor » des « rois »,
empereurs d’Assur et de Ninive (Botéro, 1962 ; Botéro &

Kramer, 1989).

C'est le méme role que joue le sphinx égyptien a téte de pharaon,
puissance souveraine, impitoyable aux rebelles, protectrice des bons
(Posener & Yoyotte, 1959 ; Hornung, 1987).

Le dragon multiforme transmet donc « le mandat du ciel », il est pour
ainsi dire la clairvoyance de 'empereur et la sagesse du sage :
Confucius appelle Lao-Zi « Dragon », tout comme le Démiurge
(Fu-Xi) appelait ses hauts dignitaires. Meubles, vétements, trone du
Fils du Ciel sont ornés de dragons. Donc I'animal fabuleux est des plus
bénéfiques. Selon un phénomene d'impérialisme symbolique, bien
étudié a Rome par Dumézil (1966), il arrive a capter des éléments
symboliques contradictoires. La simple image du reptile géant a téte
humaine, griffu et quelquefois ailé, se complique. Le Dragon



IRIS, 412021

12

Céleste (Tian long) porte téte de chameau, cornes de cerf, yeux de
lapin, col de serpent, ventre de grenouille, serres de vautour, pattes
de tigre, oreilles de vache, barbe de bouc, etc. Signalons au passage
que dans cette liste des neuf attributs ne figurent pas d’ailes. Lié dans
son essence d’énergie, de puissance, de croissance au principe Yang,
il est le printemps, mais étant la pluie bienfaisante, le tonnerre du
printemps, la puissance de l'eau il est aussi Yin... C'est ce qui explique
que le dragon crache tantot de l'eau tantot du feu, comme le nuage
d'orage. Cest la raison pour laquelle tres souvent l'ornementique
chinois représente deux dragons, bien proches dans leur figuration
de la dualitude du Tai-ji-tu (symbole de I'unité du Yang et du Yin),
lovés autour d'une perle merveilleuse dont on a des échos en
Occident dans le trésor que garde le dragon, que le sauroctone

— Sigurd ou Siegfried ! — conquiert par I'épée, mais que la Chine de
Confucius, de Lao-Zi et des empereurs bienfaisants s'approprie par la
sagesse et la justice. Perle du dragon bien proche de la « parole » du
Ciel et... du Fils du Ciel ! Mao Zedong disait : « On ne discute pas de la
perle du dragon. »

Ce trop rapide état des lieux en Occident et dans un Orient — surtout
chinois, mais nous aurions aussi pu nous interroger sur le role
bénéfique du serpent ndga (a sept tétes...) dans le bouddhisme khmer
(Groslier, 1956) — nous montre 'opposition totale du symbolisme du
dragon dans la civilisation occidentale et dans la civilisation chinoise.
En Occident, le dragon, a Iimage sommaire d'un grand saurien griffu
et aux traits du visage plus ou moins humains, est dans la majorite
des cas un symbole négatif, 1ié au mal, au péché, a la « male mort », a
la féminité néfaste d’Eve et que le héros doit combattre ; en Chine,
limage impérialiste du dragon, confondue avec le Ciel et le Fils du
Ciel, se charge de tous les bienfaits possibles pour la condition
humaine : sagesse, équilibre, justice, paix, prospérité, comme elle se
charge de toutes les créatures du Yang et du Yin. Cest a une telle
contradiction qu'il faut maintenant tenter de donner une explication
ou du moins une interpreétation.



IRIS, 412021

13

14

15

Interprétations du renverse-
ment symbolique

Réfutation de I'explication historique
de Jurgis Baltrusaitis

Il nous faut d’entrée réfuter 'explication historique que tente Jurgis
Baltrusaitis alignant dans un processus linéaire, unidimensionnel, la

« diffusion » de 'image du dragon de sa positivité mongole a sa
négativité chrétienne, par le moyen terme des invasions mongoles du
xim® siecle (Baltrusaitis, 1981).

Certes, il ne faut pas nier les échanges pacifiques assez intenses entre
Orient chinois et Europe, spécialement au xim® siecle, et — Baltrusaitis
le reconnait lui-méme — cest surtout au Moyen-Orient que ces
échanges sont sensibles : pour 'Europe les Tatars sont « tres

loin » (sic) et « le méme facteur mongol transmet en premier lieu les
ailes de chauve-souris et une famille de diables » (Baltrusaitis, 1981,

p. 174 ; voir aussi Etiemble, 1988, chap. 10, note 18). Malgré le jeu de
mots (attribué a saint Louis) entre Tatar et Tartare, 'Occident
chrétien n'emprunte a ces derniers que leurs diables pour figurer son
propre diable et non pas le sacro-saint dragon ! Nous avons noté au
passage que les « ailes de chauve-souris » ne sont pas répertoriées
dans le bilan descriptif du Classique des monts et des mers (Mathieu,
1983) ; d’ailleurs, dans la plupart des images que nous fournit
iconographie chinoise, le dragon, par essence volatile comme les
nuages, ne porte pas d’ailes du tout (Combaz, 1945 ; Beresniak &
Random, 1988). En revanche, c’est bien le « démon-foudre »,
spécialement Lei-Gong — dont on trouve I'image dans le fameux
singe rebelle « aux yeux de feu, aux pupilles d'or, a la téte en pointe, a
la face velue » du célebre roman fantastique Xi you ji qui expliquera
sa conversion par Tripitaka (Sun, 1996) —, « Duc du Tonnerre » qui est
souvent affublé d’ailes membraneuses de chiropteres.

De plus, il y a une contradiction radicale et a quelques pages
d’'intervalle, chez le savant lituanien, entre la soi-disant terreur
qu'inspire a la chrétienté 'avancée mongole en Europe orientale (elle
n‘atteignit ni la France, ni I'ltalie, ni 'Allemagne, etc.), le « fléau jaune »



IRIS, 412021

16

(Baltrusaitis, 1981, p. 179) qui aurait démonisé toute image venue
d’Extréme-Orient, et I'éblouissement, la séduction (ibid., p. 166-168)
que produit au siecle franciscain, le xiv® siecle, la découverte de 'Asie
orientale. De Chine arrivent épices, soies, étoffes, céramiques — et
meéme la mode de la coiffure féminine (Mély, 1927 ; Ftiemble, 1988).
Plus loin (Baltrusaitis, 1981, p. 203), Jurgis Baltrusaitis, tout comme
Charles Sterling (Sterling, 1931 ; voir aussi Gernet, 1990), repere la
concordance qu’il y a entre l'art traditionnel du paysage en Chine et le
paysage qui, soudain, trouve sa place a partir du xiv® siecle en Europe.
Mais, en historien trop pointilleux, le savant mediéviste se laisse
fasciner par la convergence entre le vitalisme des peintres chinois et
celui de Bruno Latino ou de Léonard. Or le plus important n'est pas
I'évident zoomorphisme qui apparait dans ces paysages, mais la
soudaine complicité philosophique entre le pancosmisme chinois

et I'esthetica moderna des franciscains (Durand, 1989). Le naturalisme
et 'éthique de fraternité franciscaine démentent pour quelques
décennies I'« humanisme » héroique et guerrier du Moyen Age.
Quoiqu'’il en soit, cette véritable mode pour ce qui vient de Chine aux
xi€ et xiv€ siecles exclut — et exclut doublement, nous venons de
lindiquer ! — l'explication de la démonisation de I'image du dragon et
de son corollaire, I'¢thique sauroctone, par la terreur tatare/tartare.
La dynastie mongole (les Yuan), avec I'avenement de Kubilai en 1260,
entretient pendant un siecle les rapports les plus cordiaux avec
I'Occident chrétien. C'est 'époque ou les franciscains, tel Odoric de
Poderine, et les marchands vénitiens Niccolo, Matteo et Marco Polo
explorent la Chine. D'autre part, et surtout, les chrétiens, loin de voir
dans les Mongols une menace, les envisagent plutot comme un
sérieux contrepoids a l'influence et a la domination de 'ennemi
infidele : les Tatars sinisés occupent Bagdad, Kaboul, Samarcande,
I'Iran, Bassora, la Géorgie... Les Khans deviennent les voisins
redoutables des redoutés Seldjoukides et Mameluks usurpateurs des
lieux saints.

Enfin, et surtout, argument décisif, le paradigme du héros vainqueur
du dragon est bien antérieur en Occident aux rumeurs « lointaines »
des conquétes mongoles de la fin du xui® siecle. Les illustrations du
théme fameux du livre de 'Apocalypse n'ont pas attendu la fin de ce
siecle : ce theme se trouve déja dans les fresques du vi® siecle du
Monte Gargano et on peut ajouter les bas-reliefs du xu® siecle a Saint-



IRIS, 412021

17

Gilles en Languedoc (France), le tympan de I'église d’Entraigues
(France), etc., et surtout le dragon figure tant dans le Codex de
Bamberg (xi€ siecle) — ou nous avons explicitement un saurien a
queue de serpent, ailé et crachant 'eau mortelle — qu'au porche de
Saint-Savin en Poitou (xi® siecle) et dans le fameux manuscrit du
Beatus de Liebana (vin® siécle) 3. Bien mieux, il y a toute une tradition
préchrétienne du dragon vaincu par le héros a laquelle I'iconographie
chrétienne est redevable, bien plus qu'elle ne 'est a I'iconographie
orientale : parce qu’ici lui sont donnés et le monstre dragon (ou
hydre) et le héros sauroctone. Toutes les symboliques nourricieres de
I'Occident (hellénique, germanique, celtique) convergent pour
installer dans I'imaginaire cette éthique sauroctone. La mythologie
grecque déborde d’exploits héroiques (voir Grimal, 1951 ; Cazenave,
1996 ; Graves, 1967) qui impregnent toutes les fabulations, les réves et
les projets européens : c'est Persée qui, par le reflet de son bouclier,
aveugle puis tue Méduse — ailée, dentée et portant serpents en
coiffure — dont le regard était pétrifiant. Il aveugle également les
trois sceurs ainées des Gorgones qui n‘avaient qu'un ceil pour trois,
puis le héros délivre la belle Andromede et récidive en tuant le
monstre marin qui la garde. C'est Jason vétu d'une peau de panthere
(dans la tradition chrétienne du Physiologus, assimilée a la pureté face
au dragon impur) au terme de sa navigation, endormant un dragon
pour s'emparer du trésor de Colchide : la Toison d’Or. Bellérophon
monté sur le cheval Pégase, issu de la foudre et de l'eau, tue Chimere,
monstre composite de lion, de chevre et de serpent crachant le feu.
Et que dire d'Hérakles/Hercule qui, dés son enfance, étouffe les
serpents envoyes par la jalouse femme Héra qui, dans ses douze
exploits, tue Géryon le monstre a trois tétes, capture le monstre
Cerbeére et surtout tue le serpent monstrueux a sept tétes, 'Hydre de
Lerne ?

Lapport germanique est également tres important : la Chanson

des Nibelungen n’a cessé d’irriguer I'imaginaire européen

depuis I'Edda scandinave jusqu’au Ring de Richard Wagner. Le héros
est Sigurd (Scandinavie), Sivard (Danemark) ou le fameux Siegfried
germanique qui tue le dragon Fafner, boit son sang et devient
clairvoyant : il comprend le chant des oiseaux (Boyer, 1991 ; Dumeézil,
1953). Dans la tradition celtique, fortement revivifiée dans la
chrétienté au xm® siecle, c'est la pléiade des héros/chevaliers de la



IRIS, 412021

18

19

20

matiere de Bretagne : Peredur/Parsifal, Yvain, Lancelot, Gauvain,
Arthur et son ancétre au nom significatif Uther Pendragon. Mais c'est
dans la légende de Tristan que l'affrontement, soit avec le géant
Morholt venu d’Irlande, soit carrément avec le dragon, se charge de
toutes les harmoniques positives ou négatives de la féminité (Graves,
1995 ; Markale, 1971 ; Walter, 1990).

Derriere toutes ces sources grecques, celtiques ou germaniques
relatant le combat sauroctone, transparaissent presque toujours ¢a et
la les relations du dragon avec la vision, avec I'élément marin et
aquatique, avec la multiplication des tétes. Ce corpus sauroctone
d’avant la déferlante mongole des années 1240-1250 montre
amplement que I'imaginaire occidental n’a nul besoin, pour
représenter le mal, des figurations — méme celles de démons —
importées d’Asie centrale.

Mais alors la question reste entiere. Quest-ce qui provoque et justifie
ce traitement si contradictoire de la figure du dragon en Orient,
spécialement en Chine, et en Occident ? Il faut reprendre ici la vieille
méthode d’André Leroi-Gourhan que Gilbert Durand préconisaitil y a
quarante ans : « Si le document échappe trop souvent a l'histoire, il ne
peut échapper a la classification. » On doit alors passer d'une
explication diachronique et linéaire a une « forme causative »
(Sheldrake, 1985), synchronique (Lévi-Strauss, 1958), topologique et

« constellante » (Leroi-Gourhan, 1943) et a la notion de

champ sémantique.

Interprétations mythologiques

Il faut auparavant réaffirmer avec force que tout symbole, tout
archétype est axiologiquement neutre. Il n'y a pas de bon ou de
mauvais mythes, tout dépend de I'usage que l'on en fait. Dans les
Structures anthropologiques de 'imaginaire, Gilbert Durand constatait
que le « régime nocturne » des images n'est pas le seul qui peut étre
négativisé, qu’il y a a contrario un « enfer agoraphobique » que Dante
avait déja décrit et que constatent bien des psychologues (Durand,
1992, p. 306-307 ; voir aussi Baudouin, 1952 ; Sechehaye, 1950 ;
Durand, 1988). Indifférence dans la responsabilité éthique, si 'on peut
dire, que reflete bien le curieux phénomene — assez fréquent dans le
mythe et méme tout récit littéraire — de l'inversion des voix



IRIS, 412021

21

22

23

passives/actives du verbe : le justicier abuse de sa justice, le faste
devient néfaste, 'arroseur est arrosé (Durand, 1996, voir spécialement
chap. 6) ! Un renversement des valorisations symboliques est donc
toujours possible soit, comme le montrent le psychologue ou méme
'épistémologue, lorsque l'on envisage deux caracteres, deux
personnalités qui fonctionnent a des régimes différents (Durand,
1988 ; Durand, 1996, spécialement chap. 3 et 4 ; Holton, 1981), soit que
'on passe d'une époque (de longue durée qu'on appelle bassin
sémantique) a l'autre, soit surtout lorsque l'on saute d’'une région
culturelle a une autre bien plus lointaine.

Or cest précisément ce qui se passe lorsque I'on saute d'une culture
comme celle de 'Occident chrétien a une culture comme la chinoise,
que tout sépare : la distance géographique, le groupe linguistique, les
souches ethniques, préhistoriques et ethnologiques, les horizons
philosophiques et religieux...

Gilbert Durand a suffisamment insisté dans plusieurs de ses travaux
sur I'appartenance de la culture occidentale au régime diurne de
limaginaire, et plus précisément a ses caracteres schizomorphes (ou
diairétiques) pour que nous y revenions ici (Durand, 1992, notamment
p. 202-215 ; Durand, 1984 ; Durand, 1994, spécialement chap. 1).
Disons, pour résumer, que le triple enracinement de 'Occident se fait
dans la philosophie socratique, le monothéisme judéo-chrétien et les
langues du groupe dit indo-européen. Philosophie dualiste socratique
et platonicienne renforcée par la logique aristotélicienne du tiers-
exclu, monothéisme de I'étre rejetant le non-étre comme le mal, le
multiple, fausse dialectique de type hégélien, prisonniere d'une these
et d'une unique antithese, tous ces cadres culturels favorisaient en
Occident le mythe, et méme le culte, du héros combattant et
vainqueur du monstre des ténebres (Durand, 1992, p. 202-207 ;
Baudouin, 1952 ; Campbell, 1956 ; Vries, 1963 ; Sellier, 1970).

Pour faire simple — si toutefois une telle simplification est permise
pour une culture de plus de cing mille ans et couvrant une population
de plus d’'un milliard d’individus ! — et si 'on résume I'étude que
Chaoying Sun a consacré a I'imaginaire chinois (Durand & Sun, 2000,
chap. 3), disons que la plupart des grands emblemes de la civilisation
chinoise (Mathieu, 1989 ; Granet, 1988 ; Granet, 1994 ; Eberhard, 1986 ;
Yuan, 1985) indiquent une orientation nocturne — mystique ou



IRIS, 412021

24

synthétique, selon la terminologie de Gilbert Durand — de
I'imaginaire chinois : le fameux ding (tripode) auquel est assimilé le
Dao/Tao lui-méme (Lao-tseu/Laozi, 1967), le Ming Tang dans la salle
centrale ou siege le « Fils du Ciel » de I'empire du Milieu (Zhong- guo)
et la Grande Muraille (Wan-li-chang-cheng), enfermant et défendant
I'empire sur cinq mille kilometres, sont des symboles mystiques

— Cest-a-dire suggérant la logique de dualitude ou le contenu
suggere le contenant, et vice versa — au plus haut degré et de la plus
vaste extension. On se trouve face a une logique et une symbolique
portées par une langue idéogrammatique, dans laquelle un signe

— lui-méme composé généralement de sous-signes (éléments de
base ou clés) — dit directement ce qu'il montre (image ou concept),
sans succomber aux pieges des analyses grammaticales (genre,
nombre) ou alphabétiques.

Mais encore plus intéressants, en ce qui concerne notre sujet, sont
les aspects synthétiques de ce nocturne culturel. C'est que le

dragon (long), c'est-a-dire 'empereur comme « mandat du Ciel »,
moyeu du monde, est le modele de la mise en ordre a la fois des
contraires qui constituent la nature ou la

société (coincidentia oppositorum) et du déroulement (au sens fort du
terme) temporel des choses. Lempereur au milieu du Ming Tang
ordonne aussi bien les orientations de 'espace que le calendrier. La
philosophie de I'étre, chere a 'Occident, est remplacée par une
philosophie de l'incessante et constituante transformation qui est
contenue dans un livre immémorial — ou tout au moins dont on
attribue la création légendaire au dragon lui-méme qui l'aurait
apporté au démiurge Fu-Xi (lui-méme figuré avec une queue de
serpent) —, le Livre des Changements (ou : Livre

des Transformations / YiJing), qui a inspir€, pour le moins, tous les
fondateurs de la philosophie chinoise — Confucius, Laozi, Zhuangzi,
etc. (Yi King. Le Livre des Transformations, 1973). Ce systéeme des
transformations a partir de deux seuls éléments, le Yang (figuré par
une ligne continue) et le Yin (figuré par une ligne rompue en son
centre), repose sur les soixante-quatre combinaisons possibles de ces
deux figures linéaires groupées en hexagrammes. Il y a donc en toute
circonstance (naturelle, politique, sociale, psychologique) soixante-
quatre occurrences possibles de situations instables et toujours
muables. Remarque capitale : le dualisme primitif et apparent du Yin



IRIS, 412021

25

26

et du Yang absolus — cest-a-dire occupant I'un ou l'autre les six traits
de 'hexagramme — est radicalement minoritaire puisqu'il ne figure
que deux (1 + 1) occurrences sur les soixante-quatre ! Le dualisme se
dissout en dualitudes en méme temps que I'étre se monnaye en ses
devenirs ! Dans la collection de huit trigrammes matriciels (Tournier,
1991, p. 110), le dragon est I'embleme du trigramme Zhen qui se situe
comme troisiéme terme : apres le Pere, c'est-a-dire le Ciel, et la Meére,
c'est-a-dire la Terre, le fils premier-né a pour image le tonnerre ;
dans le quadrant des saisons, il est la marque du Nord-Est*. Début du
quadrant Est, début du printemps, « c'est alors que le Yang manifeste
le plus activement son pouvoir de mutation » et son attribut essentiel
est « le mouvement ». Si l'on passe du calendrier a I'horloge, la encore
le dragon est situé a une place stratégique : I'heure ot le Yang croit et
provoque des mutations (cinquieme heure double de I'horloge
chinoise, c'est-a-dire entre sept et neuf heures).

Ces quelques exemples suffisent bien a éclairer la positivité de
I'embleme du dragon, modele du « Fils du Ciel », et dont les soixante-
quatre stases du Yi Jing sont en quelque sorte le catalogue

des pouvoirs.

Conclusion

Ainsi Iimage du dragon, si chargée de malignité en Occident et
nécessitant un héros pour la combattre et, contre la

perversité multiple, rétablir la solidité de I'étre, est en Orient chinois
une image bénéfique qui s'enrichit de toutes les richesses de la
multiplicité : assimilé au « Fils du Ciel », empereur de l'ici-bas
terrestre, au moyeu du monde changeant, il assure la bonne
ordonnance des pluralités politiques, géographiques, calendaires,
anthropologiques. Face a face se trouvent dressées deux visions du
monde : I'une qui sauve I'étre-un en pourfendant le dragon, l'autre qui
se contente de mettre en ordre changements et transformations...
Au passage, on peut souligner le bénéfice d'un traitement scientifique
synchronique pour €élucider les vastes horizons de tres longues
durées culturelles. Reste a se demander si des cultures fondées sur
des valeurs si antagonistes attribuées a 'archétype commun de
I'animal fabuleux a téte humaine, a corps de serpent, a griffes de tigre



IRIS, 412021

peuvent s'accorder pour une fructueuse gestion du monde qui est le
partage de notre commune condition humaine...

BIBLIOGRAPHY

Antonucct Giovanni, 1932, « La leggenda di S. Giorgio e del dragone », Emporium,
n° 76, p. 79-89.

Barrusarmis Jurgis, 1981, Le Moyen Age fantastique. Antiquités et exotismes dans lart
gothique, Paris, Flammarion.

Bauboun Charles, 1952, Le Triomphe du héros, Paris, Plon.
Beresniak Daniel & Ranpom Michel, 1988, Le Dragon, Paris, Editions du Félin.

Brapk Jean-Francois, 1986, Contes de Gascogne, t. II, Paris, Maisonneuve Freres et
Ch. Leclerc.

BorEro Jean & Kramer Samuel Noah, 1989, Lorsque les dieux faisaient 'homme.
Mythologie mésopotamienne, Paris, Gallimard.

BortEro Jean, 1962, La Religion babylonienne, Paris, PUF.
Bover Régis, 1991, Yggdrasil. La Religion des anciens scandinaves, Paris, Payot.
CawmpeeLL Joseph, 1956, The Hero with a Thousand Faces, New York, Meridian Books.

Cazenave Michel (dir.), 1996, Encyclopédie des symboles, Paris, Librairie générale
francaise, coll. « Le Livre de Poche ».

Comsaz Gisbert, 1945, « Masques et Dragons en Asie », Mélanges chinois et
bouddhiques, vol. VII, p. 1-10, 72-92 et 172-249.

DeLenave Hippolyte, 1909, Les Légendes grecques des saints militaires, Paris, Alphonse
Picard et fils.

DontenviLLE Henri, 1948, La Mythologie francaise, Paris, Payot.
DumiziL Georges, 1953, Mythes et Dieux des Germains, Paris, PUF.
DumeziL Georges, 1966, La Religion archaique des Romains, Paris, Payot.

Duranp Gilbert & Sun Chaoying, 2000, Mythe, themes et variations, Paris, Desclée de
Brouwer.

Duranp Gilbert, 1984, LImaginaire symbolique [1964], Paris, PUF.
Duranp Gilbert, 1989, Beaux-arts et Archétypes, Paris, PUF.

Duranp Gilbert, 1992, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire [1960], 11€ éd.,
Paris, Dunod.



IRIS, 412021

Duranp Gilbert, 1994, LImaginaire. Essai sur les sciences et la philosophie de 'image,
Paris, Hatier.

Duranp Gilbert, 1996, Introduction a la mythodologie. Mythes et sociétés, Paris, Albin
Michel.

Duranp Yves, 1988, LExploration de l'imaginaire. Introduction a la modélisation des
univers mythiques, Paris, Espace bleu.

EseruarD Wolfram, 1986, A Dictionary of Chinese Symbols. Hidden Symblos in Chinese
Life and Thought, Londres, Routledge.

EriemsLe René, 1988, L'Europe chinoise, vol. 1: De lempire romain a Leibniz, Paris,
Gallimard.

FraiponT Max de, 1937, « Les origines occidentales du type de saint Michel debout sur
le dragon. A propos du bas-relief de Florennes actuellement a I'abbaye de
Maredsous », Revue belge d'archéologie et d’histoire de lart, p. 289-301.

Gasnier Henri-Michel, 1944, Saint Michel Archange, Paris, P. Lethielleux.
GernET Jacques, 1990, Le Monde chinois [1972], Paris, Armand Colin.
GraneT Marcel, 1988, La Civilisation chinoise, Paris, Albin Michel.
GraNeT Marcel, 1994, La Pensée chinoise, Paris, Albin Michel.

Graves Robert, 1967, Les Mythes grecs, Paris, Fayard.

Graves Robert, 1995, Les Mythes celtes : la déesse blanche, Monaco, Editions du
Rocher.

GrivaL Pierre, 1951, Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine, Paris, PUF.
GrosLier Bernard-Philippe, 1956, Angkor : hommes et pierres, Paris, Arthaud.

Horron Gerald James, 1981, LImagination scientifique, traduit de 'anglais par J.-Fr.
Roberts avec la collaboration de M. Abeillera et E. Allisy, Paris, Gallimard.

HornunG Erik, 1987, Les Dieux de U'Egypte : le un et le multiple, traduit de 'anglais par
P. Couturiau, Monaco, Editions du Rocher.

Lao-T1stu, 1967, Tao-T6 king, trad. L. Kia-hway, Paris, Gallimard, coll. « Connaissance
de I'Orient ».

Leroi-Gourtan André, 1943, Evolution et technique. Lhomme et la matiere, Paris, Albin
Michel.

Levi-Strauss Claude, 1958, Anthropologie structurale, Paris, Plon.
MARKALE Jean, 1971, L’Epopée celtique d'Irlande, Paris, Payot.

Mathieu Rémi, 1983, Etudes sur la mythologie et l'ethnologie de la Chine ancienne, t.1:
Traduction annotée du Shan hai jing, Paris, Institut des hautes études chinoises /
College de France.



IRIS, 412021

MathHieu Rémi, 1989, Anthologie des mythes et [égendes de la Chine ancienne, Paris,
Gallimard.

MLy Fernand de, 1927, De Périgueux au fleuve Jaune, Paris, Librairie orientaliste Paul
Geuthner.

Pivpaneau Jacques, 1988, Chine, culture et tradition, Arles, Editions Philippe Picquier.

Posener Georges & Yovorte Jean, 1959, Dictionnaire de la civilisation égyptienne, Paris,
Hazan.

Ren-min-ri-bao (Le Quotidien du peuple), octobre 1995.

SesiLLot Paul, 1983, Folklore de France, vol. 4 : Les eaux douces, Paris, Imago.
SECHEHAYE Marguerite, 1950, Journal d'une schizophrene, Paris, PUF.

SeLLier Philippe, 1970, Le Mythe du héros, Paris, Bordas.

SHELDRAKE Rupert, 1985, Une nouvelle science de la vie. Lhypothese de la causalité
formative, traduit de I'anglais par P. Couturiau, Ch. Rollinat et Ch. Supera, Monaco,
Editions du Rocher.

SterLING Charles, 1931, « Le paysage dans l'art européen de la Renaissance et dans l'art
chinois. I : Concordances », LAmour de UArt, n° 1, p. 8-21 et « Le paysage dans l'art
européen de la Renaissance et dans l'art chinois. II : Influences et coincidences »,
L'Amour de UArt, n° 3, p. 101-102.

Sun Chaoying, 1996, « Un saint Antoine chinois au Gobi », dans Ph. Walter (dir.), Saint
Antoine entre mythe et légende, Grenoble, ELLUG, p. 43-62.

Tournier Maurice Louis, 1991, LTmaginaire et la Symbolique dans la Chine ancienne,
Paris, U'Harmattan.

VRies Jan de, 1963, Heroic Song and Heroic Legend, Londres, Oxford University Press.

Wacrer Philippe, 1990, Le Gant de verre. Le Mythe de Tristan et Yseut, La Gacilly,
Artus.

Yi King. Le Livre des Transformations, traduit en frangais par E. Perrot, Paris,
Librairie de Médicis, 1973, 3¢ éd. complete, revue et corrigee.

Yuan Ke, 1985, Zhongguo shenhua chunanshuo cidian (Dictionnaire des mythes et
légendes chinois), Shanghai, Cishu chubanshe.

NOTES

1 Cet article a d’abord été publié deux fois en Belgique : Chaoying Sun &
Gilbert Durand, 1996, « Renversement européen du dragon asiatique », dans
Saints et Dragons. Role des traditions populaires dans la construction

de 'Europe, Bruxelles, Ministere de la Communauté francaise de Belgique,



IRIS, 412021

série « Tradition Wallonne », vol. 1, p. 15-26 ; Chaoying Sun & Gilbert
Durand, 1997, « Renversement européen du dragon asiatique », Cahiers
internationaux de symbolisme, n°® 86-87-88, Role des traditions populaires
dans la construction de UEurope. Saints et dragons, p. 15-26. Il y eut ensuite
une publication en Italie : « Il drago in Asia e in Europa », traduit en italien
par M. P. Rosati, Atopon, vol. VI, 2007, p. 9-22. Le texte publié ici a été mis en
forme par Maria-Ying Durand qui a également ajouté et traduit en anglais le
résumé, et établi la bibliographie pour la présente version.

2 A Taiwan et dans le sud de la Chine, on mange beaucoup de serpents car,
selon la médecine chinoise, la chair de serpent rend les yeux clairs.

3 Pour les illustrations du Codex de Bamberg et du Beatus, voir Beresniak &
Random (1988).

4 Selon une version mandchoue, le dragon serait signifié par le Yang
maximum, le premier trigramme, et réapparaitrait dans les transformations
de 'hexagramme Qian (Kien), le créateur, le ciel (transformations
parfaitement réglementées mais dont nous n‘avons pas a traiter ici), Gou
(Kou, 44° figure), Tongren (Tun Jen, 13°), Dayou (Ta You, 14%), Guai (Kouet,
43°), Bo (Po, 23°). Voir Tournier (1991, p. 111).

AUTHORS

Chaoying Sun

IDREF : https://www.idref.fr/033630437

ISNI : http://www.isni.org/0000000080791965
BNF : https://data.bnf.fr/fr/12447882

Gilbert Durand

IDREF : https://www.idref.fr/02684558X

ISNI : http://www.isni.org/0000000121472822
BNF : https://data.bnf.fr/fr/11901308


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2323
https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=1716

De quelques éléments de la symbolique du
dragon dans I'épopée byzantine et persane

Some Elements of the Symbolism of the Dragon in the Byzantine and Persian
Epics

Nina Soleymani Majd
DOI:10.35562/iris.2193

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

Le dragon n'est pas le simple opposant monstrueux au héros qu'on voit
souvent en lui des lors quon étudie des poeémes épiques comme le

Digénis Akritas byzantin ou le SGhname persan. La description du dragon a
trois tétes, commune a ces deux textes, allie signification allégorique et
substrat mythique. La confrontation du dragon avec des adversaires en
apparence plus faibles comme une jeune épouse ou un fils cadet permet de
révéler leur force intérieure qui réside dans leur intelligence et leur purete
de ceeur, tout en conférant au dragon une proximité inquiétante avec ces
qualités humaines. On retrouve la méme pluralité dans la symbolique du
dragon a un niveau axiologique, car il est un animal maléfique, un adversaire
a combattre, mais sert également a sonder le cceur des hommes comme
lorsque Fereydin met ses fils a I'épreuve, et fait office de symbole de
puissance sur les étendards. Sa lignée mélée a celle de son antagoniste
celeste permet de donner naissance au plus grand héros de I'épopée
persane, Rostam, et il se trouve garant de I'équilibre du monde entre bien
et mal.

English

In medieval epics such as the Byzantine Digenis ARritis and the Persian
Sahname, dragons are usually considered to be mere opponents of the hero.
But the symbolism attached to them is far from being exclusively that of a
monstruous creature fighting a good hero. The motif of the three-headed
dragon combines an allegorical meaning with a mythological framework.
The confrontation between a dragon and an apparently weaker protagonist
like a maiden or a younger son highlights the latters’ inner strength and
intelligence, while dangerously revealing the dragon’s possession of these
human qualities. On an axiological level, the dragon’s symbolism displays
the same variety: the dragon is a malevolent creature, and the archetype of
the enemy, but also serves as an auxiliary to sound out men’s hearts, as in
Fereydun’s trial of his three sons. The dragon furthermore symbolizes



IRIS, 412021

power when painted on banners. When united to its celestial foe, the
dragon’s lineage leads to the birth of the greatest hero of the Persian epic,
Rostam. Thus the dragon ultimately guarantees the world’s balance between
good and evil.

INDEX

Mots-clés

dragon, Digénis Akritas, Livre des Rois, Ferdowsi, héroisme masculin et
féminin, bien et mal

Keywords

dragon, Digenis Akritis, Book of Kings, Ferdowsi, female and male heroism,
good and evil

OUTLINE

La description physique du dragon : le motif du dragon a trois tétes

Le dragon tentateur face a 'héroisme féminin : d'une dimension héroique
masculine a une dimension hagiographique féminine

Une symbolique plurielle du dragon entre bien et mal

TEXT

1 Le dragon des littératures issues de civilisations indo-européennes
ou sémitiques a souvent été rattaché au mal comme n'étant qu'un pur
représentant du monde infernal en guerre contre le bien. Pourtant,
cette vision peut étre nuancée, et la tendance critique actuelle tend
déja a mettre en avant la multiplicité qui réside tant dans la
description des dragons que dans leur symbolique (Chen & Honegger,
2009). Notre travail s'inscrit dans cette perspective, mais en se
penchant sur des époques et des littératures peu convoquées
ensemble jusqu'a présent dans cette enquéte, tout en cherchant
de surcroit a mettre en lumiere les échanges qui ont pu avoir lieu
d’une aire culturelle a 'autre en ce qui concerne la figure du dragon.

2 La variété dans les représentations du dragon a déja été montrée
dans le domaine de la littérature occidentale médiévale (Pierreville,
2011) ; de méme, elle est frappante dans le monde iranien et oriental



IRIS, 412021

(voir la troisieme partie ci-dessous). Mais en ce qui concerne la
littérature épique, la symbolique du dragon est presque toujours
associée a un archétype du mal. Cette association s'explique par le
caractere d'opposant monstrueux que revét le dragon, obstacle dont
le héros triomphe au cours de son parcours initiatique. Remettre en
question son assimilation au mal parait d’autant plus inattendu, et
pourtant, le Sahname de Ferdowsi nous y invite. De méme, I'épopée
byzantine pourrait sembler maintenir le dragon dans ce simple role
de rehausseur de la vaillance du héros, mais la grande disparité entre
la restitution savante et la restitution folklorique de cette tradition
épique révele une symbolique bien plus riche et complexe.

3 Etudier conjointement des littératures d’aires géographiques
différentes offre 'avantage de faire émerger des tendances sous-
jacentes a chaque tradition poétique considérée. Les épopées puisent
généralement a des sources diverses, pour en transformer le
matériau et 'enrichir grace aux caractéristiques du genre, qui ne se
réduit pas a sa nature de poeme guerrier mais qui se caractérise aussi
par sa grande pluralité de themes et de registres (Labarthe, 2011). La
littérature byzantine associe un fonds indo-européen, gréco-romain
en I'occurrence, avec la tradition chrétienne. Cependant, les
échanges avec les civilisations voisines et notamment orientales a
I'époque médiévale ont sans conteste influencé la littérature
byzantine, y compris la poésie épique dont la Digénide est le seul
exemple écrit qui nous ait été conservé. Ses deux plus anciennes
versions existantes sont respectivement nommeées E et G, d’apres le
nom du lieu de leur redécouverte, la bibliotheque de I'Escorial, et le
monastere de Grottaferrata. On fait remonter la composition de cette
épopée au xi€ siecle, a partir d'éléments écrits et oraux probablement
antérieurs. Elle est légerement postérieure a la rédaction de la grande
épopée persane de Ferdowsi datant du début du xi® siecle, mais cette
derniere a initié une longue tradition de composition épique qui s'est
perpétuée ensuite durant les siecles suivants. La période du xi® au xu®
siecle a donc été florissante pour la poésie épique de I'Europe au
Moyen-Orient, faisant d’'elle une période de choix pour I'¢tude de ce
genre littéraire.



IRIS, 4112021

La description physique du
dragon : le motif du dragon a
trois tétes

4 Un trait que partagent les épopées d’aires géographiques variées, et
qui est consubstantiel au genre (Derive, 2002), est la synthese quelles
operent entre différentes sources mythologiques, littéraires et
historiques ; cest particulierement le cas pour le motif du combat
contre le dragon.

5 La description physique du dragon partage tant de points communs
entre littérature moyen-orientale et littérature européenne quony a
parfois vu un fonds commun. Nous nous arréterons sur un point qui
relie particulierement 'épopée byzantine et persane : le motif du
dragon a trois tétes.

6 Apres avoir réussi de haute lutte a épouser sa bien-aimée, Digénis
part avec elle aux confins du territoire byzantin, et mene une vie
semi-nomade au cours de laquelle se présente une série d'épreuves,
notamment des assaillants voulant s'en prendre a sa jeune épouse.
Dans les deux versions les plus anciennes E et G, le premier d’entre
eux est un dragon, qui ne révele sa véritable apparence qu'au moment
d’affronter Digénis :

Tpelg edueyeberg kepaldg mup@loyl{ovoag OAWS:
€€ Exatepwv Emepniev EEaoTpautTovoav PAOYQ:

&k oMoV 88 Kvovpevog Bpovriic Txov Etélet,
wote dokelv oaheveoban yiv te kail mavta 8&vpa.
(Jeffreys, G, VI, v. 65-68)

[...] trois tétes énormes qui ne cessaient de cracher le feu et
lancaient, les unes et les autres, des flammes étincelantes ; et quand
il changeait de place, il faisait un bruit de tonnerre, si bien que la
terre et tous les arbres en paraissaient ébranlés. (Jouanno, 1998,

p. 266)

7 Lélément topique du feu est présent, mais le plus surprenant est le
détail des trois tétes que possede ce dragon, Tpeig
evueyEdeis kepaldg, « trois tétes énormes ». Cet élément est



IRIS, 412021

10

également présent dans la version E et est complété par une
signification allégorique :

tabta petapoppmvetal, Tpelg KePalag He Seiyver
1} pia fTov yépovtog, 1) G vewTépov,

1 8¢ peoaia 6@eng, Spaxovtog THg yeevvng.
(Jeffreys, E, v. 1109-1111)

Voila quil prend un autre aspect, voila qu’il montre trois tétes :

I'une était la téte d'un vieux, l'autre la té€te d'un jeune homme,

au milieu la téte d’'un serpent, dragon de la Géhenne. (Odorico, 2012,
p. 133)

Cette « figure allégorique a trois tétes », comme la désigne Elizabeth
Jeffreys (« three-headed allegorical figure », Jeffreys, 1998, p. 323),
correspond a une longue tradition de représentation du Temps, sous
la forme d'une créature a téte de jeune homme, dhomme mir et

de vieillard .

Mais l'adaptation intéressante que fait le poeme akritique de ce motif
consiste a remplacer la téte centrale par une téte de serpent, en en
faisant clairement un symbole biblique du démon sur lequel nous
reviendrons. Pour ce qui concerne la stricte représentation physique
du dragon a trois tétes, si on le rapproche de I'épopée persane, on
trouve des ressemblances frappantes. En effet, la multitude des tétes
du dragon est un trait que partage la littérature byzantine avec celle
en langue d'oil, en revanche, ces tétes sont rarement au nombre de
trois en Occident (Pierreville, 2011, p. 8) ; de méme, dans la culture
suméro-sémitique, le dragon possede souvent plusieurs tétes, mais
en géneéral au nombre de sept (Skjervg, 1987). Dans le cas de Digénis,
la tradition des trois tétes de l'allégorie du Temps semble avoir
fusionné avec une autre tradition, qui est celle du dragon indo-
iranien a trois tétes.

De fait, le dragon qu'affronte Digénis n'est pas sans rappeler le
démoniaque roi Zahhak du Sahndame 2, ainsi que son ancétre
avestique Azi Dahaka, et le Visvartpa du Rg Veda. AZi Dahaka et
Vi$varupa possedent trois tétes (Lincoln, 1981, p. 103), tandis que
Zahhak est devenu humain dans la version donnée par Ferdowsi, mais

les deux serpents greffés a ses épaules autour de sa propre téte



IRIS, 412021

11

12

13

14

évoquent le souvenir des trois gueules originelles (Lincoln, 1981,

p. 109). Le dragon de la version E de Digénis en est 'équivalent
inversé, car la téte ophidienne se trouve au milieu des deux autres, en
raison de la nature animale dominante de la créature et surtout de
l'insistance sur son origine satanique.

L’association de ces deux traditions est d'autant plus étroite quelle
remonte aux origines de la littérature grecque elle-méme, si 'on
songe au rapprochement qu'opere Bruce Lincoln entre ces mythes et
celui d'Hérakles combattant Géryon dépeint sous les traits d'un
monstre a trois tétes (Lincoln, 1981, p. 109-111 : Hésiode, Théogonie,

v. 287-294).

Bruce Lincoln consacre un long développement a I'importance du
nombre trois dans ces mythes, nombre trois que I'on retrouve soit
dans le nombre de tétes de I'ennemi vaincu, soit dans le nom du
héros, soit dans le nombre de coups qui lui sont nécessaires pour
abattre son adversaire (Lincoln, 1981, p. 112-115, et p. 120 pour une
version hittite). Ajoutons a ce propos que Digénis affronte une série
de trois adversaires dans les deux versions du poeme : le dragon, le
lion, puis les apélates.

Ces remarques nous conduisent a postuler une proximité entre les
versions grecques du traitement du dragon et les versions orientales
indiennes et iraniennes, peut-étre en raison d'un substrat indo-
européen commun, mais seulement partiellement, car celui-ci se
retrouve moins dans la littérature en langue d'oil, pourtant influencée
par la mythologie celte, qui a par ailleurs conservé bien des traits
indo-européens. Lautre hypothése serait celle d’échanges a 'époque
de la composition de ces poemes. On sort alors du strict cadre
structuraliste indo-européen. Almut Hintze (1999) a repéré de telles
similarités entre le dragon des premiers textes judéo-chrétiens et le
dragon avestique AZi Dahaka, en lien avec la pensée eschatologique.
On pourrait formuler le méme type d’hypothese a propos de la
description du dragon a trois tétes.

Pour ce qui concerne la symbolique du dragon, les influences sont
beaucoup plus diverses, et s'¢loignent encore davantage du
cadre indo-européen.



IRIS, 4112021

15

16

17

Le dragon tentateur face a
I’héroisme féminin : d'une dimen-
sion héroique masculine a une
dimension hagiogra-

phique féminine

En particulier, la vocation d'opposant monstrueux au héros n'est pas
la seule interprétation possible a donner au dragon dans la
littérature épique.

Il existe tout d’abord une transformation du schéma dans laquelle le
dragon devient opposant de I'héroine et non plus du héros, lui offrant
par la 'occasion de se distinguer.

On le voit en comparant la version E et G de la Digénide. Dans la
premiere, le dragon se dresse sur la route de Digénis, qui lui propose
un duel régulier ; le dragon lui-méme s’adresse ensuite a Digénis,
pour lui enjoindre de le laisser s'emparer de sa bien-aimée, en
échange de la vie sauve. Digénis défait le dragon en insistant sur l'aide
divine qui lui a été accordée. Dans la version G cependant, le dragon
approche la jeune femme alors que Digeénis est endormi. Elle se
retrouve donc seule face a lui et prend le role d'une héroine
confrontée a une créature maléfique :

Spakwv popeaoag Eautov elg edeldeg mabiov
TPOG ATV TTapeyEveTo BovAopevog mhavioar:

1 6€ OV Ovta o0daudg ayvonoaca Een:

«Ageg, Spaxov, 0 Povlecar £yw oLk dmatodua,
0 UGV e Typlnvnoe kal apting kabevdet
(Eeye yap &v Equtii: Apdkwv o0Tog DIdp)eY,
nenote o tedéapar Wde Tolaw Ty Syiv):

el £yepbT) kal ebp1 og, V& 0€ KakoSIKnon.»

0 8¢ nmndnoag availddg Praderv Eneyeipet.
(Jeffreys, G, VI, v. 47-55)

Un dragon, s'étant métamorphosé en gracieux adolescent, s'approcha
d’elle, voulant la séduire. Mais elle, n'ignorant nullement qui il était,



IRIS, 412021

18

19

déclara : « Renonce a ton dessein, dragon : je ne me laisse pas abuser.
Lhomme qui m’aime a veillé cette nuit et il vient de s'endormir (elle
se disait en elle-méme : “C'est un dragon, jamais je n'ai vu figure
pareille”) ; s'il se réveille et te trouve, il te mettra a mal. » Mais lui,
bondissant, entreprit impudemment de lui faire violence. (Jouanno,
1998, p. 266)

Plusieurs éléments notables sont contenus dans cette scene.
Premierement, le dragon prend l'apparence d'un jeune homme
attrayant, « eDetdeg nauSiov », espérant ainsi convaincre I'épouse de
Digénis de s'adonner a l'adultere et au péché de la chair. Le
rapprochement avec le diable tentateur vient aussitot a I'esprit, ainsi
que la comparaison avec Eve, comme le rappelle Elizabeth Jeffreys
(1998, p. 155, note au v. 47). Lassociation d'une créature reptilienne et
d'une figure de tentateur a de fortes résonances bibliques ; en outre,
la littérature hagiographique byzantine — et occidentale — regorge
de saints tueurs de dragons (que 'on songe a saint Georges, a saint
Michel, a saint Théodore, etc.), figurant symboliquement la victoire
de la vertu sur le vice.

Elizabeth Jeffreys, en revanche, n'insiste pas sur les implications
diégeétiques du rdle joué ici par la jeune femme, devenue l'inverse
idéalisée de I'Eve pécheresse qui s'est laissée corrompre par le
serpent tentateur. La tradition hagiographique semble se déplacer
alors vers la jeune femme qui fait figure de sainte, plutdt que vers le
saint qu'incarnait Digénis dans la version E. Lhéroisme devient
féminin, et les armes employées sont celles de la raison et du
discours de bravade : le texte insiste a plusieurs reprises sur la
clairvoyance de la jeune femme, qui est loin d'ignorer a qui elle a
affaire (« o0Sau@g dyvonoaoca », « n'ignorant nullement » ; « £yw

oDk anaroduat », « je ne me laisse pas abuser »), qui nomme par deux
fois son adversaire de son vrai nom (« §paxov » au vocatif

puis « Apaxwv »), et qui sait reconnaitre I'essence du

mal, « TOv 6vta », « qui il était », avec un sens fort du verbe « étre ».
Le texte offre qui plus est un acces a son intériorité, en restituant ses
réflexions et son étonnement face a un tel

spectacle, « Totavmnv Sytv », une « figure pareille » ; ces pensées
rapportées en font un sujet actantiel au sens plein. Linspiration du
poete de G pour cette scene semblerait donc venir des vies de
saintes, qui ont elles aussi a affronter des créatures diaboliques,



IRIS, 412021

20

21

22

comme sainte Marina (Argyriou, 2003, p. 168), ou sainte Marthe (Male,
1956, p. 194). Diailleurs plusieurs épisodes de la Digénide rapprochent
la jeune femme d'une sainte, notamment lors de sa mort et de celle de
son époux (G, VIII, v. 149-152, et E, v. 1805-1867) ; cette scene-ci
s'integre dans cette tendance générale. Elle est méme en l'occurrence
plus valorisante que certains textes hagiographiques eux-mémes
envers les figures de saintes, comme celles étudiées par Catia
Galatariotou (1984 /1985).

Et de fait, cette épreuve est purement féminine ; le dragon essaie de
faire violence a la jeune femme sous sa forme humaine, plutot que
sous sa forme reptilienne, rendant manifeste la symbolique sexuelle.
Dans le folklore, celle-ci se fondra avec le danger de dévoration
incarné par l'ogre des contes, qui est désigné en grec par le terme
opaxog (Jeffreys, 1998, p. 155).

L'épisode marque une spécificité du dragon par rapport aux autres
créatures de la Digénide s'attaquant a la jeune femme : il est le seul a
qui elle s'adresse par la parole, avant d'appeler au secours Digénis.
Dans le cas du lion, elle se contente de crier a 'aide immédiatement ;
pas plus contre lui que contre les brigands apélates ensuite, n'a lieu
de confrontation verbale de la jeune femme seule a seul avec son
adversaire. Outre le role d'importance ainsi dévolu a I'héroine,
'épisode signale la nature singuliere du dragon, qui incarne la figure
du démon, avec son intelligence et sa semblance humaine.

De méme, dans le Sdhndme, le dragon quaffronte Rostam au cours de
ses sept épreuves est le seul de ses adversaires animaux a posséder
I'usage de la parole (Ferdowsi, 2014, vol. 2, p. 28, v. 366-371). C'est un
trait fréquent des dragons du Sahname, qui souligne leur nature de
démons a mi-chemin entre la bestialité et 'humanité détentrice du
logos, mais en aucun cas réduits a la simple animalité 3, Le dragon

de la Digénide est évidemment encore plus humanisé et démonisé a la
fois, en raison de son rapprochement avec le diable tentateur. La
raison et le langage partagé par le héros pourfendeur de dragon, ou
I'héroine a la volonté de fer, et leur ennemi lui-méme crée un jeu de
miroir entre le dragon et son opposant ou opposante ; le caractere
inquiétant des démons vient précisément de leur proximité avec
I'espece humaine, et aussi de leur maitrise supérieure des qualités
physiques et intellectuelles dont sont doteés les étres vivants. Cela



IRIS, 412021

n’est pas non plus sans conséquence sur le héros ou I'héroine, qui
pour vaincre le mal doit démontrer une capacité a surpasser cette
maitrise précisément hors du commun de son adversaire.

23 La menace que la jeune épouse de Digénis adresse au jeune homme-
dragon prouve que la parole insidieuse de Satan se révele moins
efficace que la sienne propre, qui lui permet de résister avec
bravoure. Son discours fait songer a un autre épisode du Sahname,
lors duquel le roi Fereydiin, vainqueur du roi-dragon Zahhak, se
métamorphose a son tour en dragon pour mettre a I'épreuve ses trois
fils. Le plus jeune, Iraj, surmonte I'épreuve par le seul pouvoir de la

parole :
e Jomliely i Sagd 35 Ob b gy S o 0
O S sy KA (ot BT LERPIP N TS
DA ) K 4an e das A amg) 2 84S
G sa il Caagd K G35 suSqol yorely ) R

(Ferdowsi, 2014, vol. 1, p. 104, v. 233-234)

Va-t-en, dit-il, tu n'es rien qu'un avorton,
Qui ose se mettre sur le chemin des lions,
Si jamais le nom de Féridoun a tes oreilles
Est parvenu, n'essaye pas d'étre nos pareils,
Car nous sommes ses enfants tous trois,
Porteurs de massues et avides de combats,
Si tu persistes dans cette voie sans profit,
Je mettrai sur ta téte la couronne d’infamie. (Ferdowsi, 2019,
p. 76)

24 Tout comme la jeune épouse de Digénis qui rappelle au dragon la
puissance de son époux, Iraj se revendique de la puissance et de la
renommée de son pere pour ramener le monstre a la raison. Dans les
deux cas, la jeune épouse du héros, ou bien le jeune fils du héros,
voient leur propre valeur rehaussée par cet usage de la prudence au
sens latin du terme.

25 Ainsi, pour résumer le traitement du combat contre le dragon dans
les deux versions de la Digénide, 'on peut dire que la version E est
conforme au modele hagiographique masculin, et a la tradition
héroique masculine telle quelle se voit également dans le Sahname,
ou les dragons sont souvent combattus par le protagoniste principal



IRIS, 412021

26

27

d'une geste héroique donnée, Rostam, GoStasp ou Esfandiyar. La
version G quant a elle transforme le motif de la jeune fille vulnérable a
la merci du dragon en héroine digne des saintes, en parallele, cette
fois-ci, avec d'autres occurrences d'apparition du dragon, qui
conduisent a réévaluer la symbolique générale de ce dernier.

Une symbolique plurielle du
dragon entre bien et mal

Dans sa confrontation avec le faux dragon, qui n'est autre que son
pére transformé, il peut paraitre naturel qu'lraj, pour effrayer le
monstre, invoque devant lui le tueur de dragons par excellence,
Fereydin. Mais en réalité, 'argument qu'utilise Iraj permet d’instaurer
un jeu de miroir supplémentaire : il menace le dragon de représailles
de la part de son pere, sans savoir que son pere et le dragon ne font
quun. Le discours d'Iraj prouve que Fereydin n'a pas seulement
vaincu le mal lorsqu'il a défait le roi-dragon Zahhak, il 'a absorbé au
point d'acquérir la maitrise de l'ordre et du désordre, de I'harmonie et
du chaos. Cette analyse conduit a reconsidérer entierement la
symbolique du dragon dans T'histoire de Fereydun, qui a d’ailleurs pu
étre décrit comme un roi magicien et thaumaturge (Caiozzo, 2018,

p. 78). Déja dans le texte de Ferdowsi se trouve cette potentialité de
labilité de la figure du dragon.

Corinne Pierreville a montre la pluralité de la symbolique du dragon
dans la culture médiévale occidentale (Pierreville, 2011). Cette
pluralité existe aussi dans le monde iranien. Dans les mythologies
anciennes, le dragon est un nuage noir qui retient les pluies et qui
pourra uniquement étre vaincu par un dieu ou un héros investi de la
puissance de la foudre, a méme de libérer les pluies pour fertiliser la
terre (Khaleghi-Motlagh, 1987). 11 est aussi associé au fleuve (Skjervg,
1987 ; Caiozzo, 2017). Dans les cosmographies orientales médiévales, il
est un animal exotique des confins, a 'aspect souvent effrayant
(Caiozzo, 2012). Il revét en outre des significations astrologiques
(Caiozzo, 2009), ou bien des fonctions apotropaiques (Caiozzo, 2013b),
et est impliqué dans divers rituels (Krasnowolska, 2012). Dans la
littérature épique, le dragon est une épreuve a surmonter dans
'acquisition de la royauté, de I'héroisme ou de la maitrise de soi :
dans le Sdhname, Rostam affronte un dragon lors des sept épreuves



IRIS, 412021

28

29

qu’il traverse pour aller soumettre un pays de démons réputé
imprenable (Ferdowsi, 2014, vol. 2, p. 26-28), de méme qu'Esfandiyar
dans son propre parcours héroique qu'il mene avec l'espoir de
posséder un jour le trone de son pere (Ferdowsi, 2014, vol. 5,

p. 231-235). GoStasp en combat un aussi lors de son séjour dans le
Rum (Ferdowsi, 2014, vol. 5, p. 36-43), apres avoir d'abord abattu un
loup monstrueux. La confrontation avec le dragon peut aussi
intervenir plus tard, dans la geste d'un personnage déja détenteur de
la royauté, mais dont la royauté apparait comme « grande quéte
initiatique » (Caiozzo, 2018, p. 140), tel Eskandar ('avatar iranisé
d’Alexandre le Grand), ou Bahram-e Gir dans le Sahname. Dans la
poésie persane du xui® siecle, le dragon devient un symbole soufi des
pulsions dangereuses qu'il s'agit de réfréner en soi, comme dans
I'histoire du dragon endormi imprudemment capturé par le chasseur
de serpents (Rumi, Masnavi, III).

Ainsi, la pluralité de la symbolique du dragon a déja été montrée pour
la culture persane en général, mais pas tant dans le texte du Sahname
lui-méme, en particulier dans I'histoire de Fereydun et Rostam, ou il
était comme tenu pour acquis que le dragon était uniquement
l'adversaire démoniaque a abattre. Pourtant, le Sahname offre une
multiplicité d'interprétations du role de ce dragon opposant. En effet,
méme s'il est vaincu et qu'il reste du c6té du mal, il a des
conséquences bénéfiques sur la destinée du héros qui s'en trouve
actantiellement et éthiquement valoriseé. Limpact positif du dragon
ne s'arréte pas la et peut affecter sa nature elle-méme ; il est
linstrument d’'un retour a 'équilibre dans le monde.

Zahhak, qui est pourtant I'incarnation absolue du mal dans I'ceuvre, en
fournit une illustration. Il est 'agent du mal, mais n'est venu au
pouvoir qu'en raison de la déchéance du roi précédent et du reste du
monde en geénéral. En effet, l'orgueil dont se rend coupable son
prédécesseur, le roi Jamsid, est de se croire lui-méme devenu le
Creéateur et le maitre divin du monde, alors qu’il n’était que son
représentant sur terre — ce péché d'orgueil pouvant se comprendre a
la fois dans un sens religieux, mais aussi dans un contexte séculier, en
tant que faute d’humilité du souverain par rapport a ses sujets. Etre
défait, supplanté et mis a mort par le dragon est la juste rétribution
de ce double orgueil. Le dragon n'est pas le justicier, mais l'exécuteur :



IRIS, 412021

30

31

32

il est 'agent qui délivre le chatiment, ce qui ne I'implique pas moins
dans le processus de justice rendue.

La symétrie qui existe entre le personnage de Zahhak et celui de
Fereydun, et qui passe par leur métamorphose commune en dragon,
a été interprétée par plusieurs exégetes en termes psychanalytiques
(voir Omidsalar, 1987). Nous proposerions volontiers de voir plutdt ici
non pas une répression des pulsions, mais un équilibre entre bien et
mal, et un usage raisonné de forces opposées ; autrement dit, de lire
ce conflit non pas en termes moraux, mais en termes cosmiques et
métaphysiques. La transfiguration en dragon dénote I'impossible
existence d’'un bien absolu sur terre, et la nécessaire connaissance et
assimilation du mal pour accéder a la véritable sagesse.

L'ambivalence relayée par le dragon, en particulier celui qu'incarne
Zahhak, trouve son point culminant dans la descendance de ce
dernier. En effet, le plus grand héros du Sahname, Rostam, descend
de lui par sa mére Ridabe 4, tandis que son pére Zal a été élevé par
l'oiseau Simorgh, 'antagoniste traditionnel du dragon dans les
représentations littéraires et picturales persanes. Ce conflit
récurrent suggere une opposition des forces chtoniennes et des
forces célestes, qui rend I'union de Zal et Rudabe d’autant plus
signifiante. Cette alliance des contraires donne naissance a un héros
extraordinaire, et elle est symbolisée par le dragon, dont Rostam fait
son embleme :

(Ferdowsi, 2014, vol. 2, p. 160, v. 530)

Vois donc sa banniére qui porte un dragon,
Et sur la pointe la téte dorée d'un lion. (Ferdowsi, 2019, p. 281)

Cet étendard, qui est décrit par Hojir a Sohrab au moment ou celui-ci
lui demande de lui indiquer l'identité des chefs iraniens, est
stratégiquement placé au milieu de la description de tous les autres
genéraux. Cette position fait de Rostam le centre brillant de 'armée
iranienne ; son blason rappelle l'alliance des deux peuples
antagonistes dont il est issu, en méme temps qu’il indique l'aspect
redoutable de sa force en tant qu'’il a fait sienne I'essence du dragon.
La banniere de Rostam est alors un élément crucial pour la



IRIS, 412021

redéfinition du dragon sur le plan éthique et symbolique, car il
apparait ici comme un symbole éminemment positif, décrivant avec
éclat la puissance monstrueuse et majestueuse a la fois dont est paré
ce héros exceptionnel.

33 Les accointances de Rostam et de sa famille avec la magie (voir
Caiozzo, 2018, p. 302 et 2017, p. 1613-1614) en font un personnage plein
d’ambivalence mais aussi tres riche du point de vue de la synthese de
thématiques et d'influences diverses. La force conférée par le dragon
au guerrier qui porte son effigie n'est pas sans rappeler le symbole de
puissance et de royauté quincarne le dragon celtique (Pierreville,

p. 19-22), ainsi que les enseignes de 'armée romaine, qui seraient
d'origine scythe (Darko, 1935). Rostam étant lui-méme possiblement
apparenté aux Sakas, un peuple scythe (Melikian-Chirvani, 1998), on
voit que le dragon a pu en tant que tel se charger de symboliques
diverses et les faire voyager dans les cultures et littératures qu'il a
successivement traversées.

BIBLIOGRAPHY

ArGyriou Astérios, 2003, « Angélologie et démonologie a Byzance : formulations
théologiques et représentations populaires », Cuadernos del CEMyR, vol. 11,
p. 157-184.

Calozzo Anna, 2009, « Autour des dragons célestes : astronomie, astrologie, magie et
imaginaire en Orient médieval », dans F. Chen et Th. Honegger (éds), Good Dragons
are Rare: An Inquiry into Literary Dragons East and West, Francfort, Peter Lang,

p. 419-4309.

Cal0zzo Anna, 2012, « Lunivers enchanté du voyageur dans les cosmographies
illustrées de I'Orient médiéval », dans S. Requemora-Gros et L. P. Guyon (éds), Image
et voyage. Représentations iconographiques du voyage, de la Méditerranée aux Indes
orientales et occidentales, de la fin du Moyen Age au xix° siecle, Aix-en-Provence, PUP,
coll. « Textuelles », p. 29-37.

Caiozzo Anna, 2013a, « Entre dragon et simurgh, perdre ou sauver son ame », dans
X. Li et N. Beaux-Grimal (éds), Créatures mythiques animales, écritures et signes
figuratifs, Paris, You Feng, p. 59-74.

Caiozzo Anna, 2013b, « Eclipse ou Apocalypse. Remarques autour du nceud du dragon
dans les miniatures des Commentaires de 'Apocalypse de Beatus de Liébana »,



IRIS, 412021

Médiévales, vol. 65, p. 125-154. Disponible sur <https: //doi.org /10.4000 /medievales.7
121>.

Calozzo Anna, 2017, « Le héros et le fleuve. Images et imaginaire des fleuves d’Asie
dans les manuscrits enluminés de 'Orient médiéval », Comptes rendus des séances de
l'Académie des Inscriptions et Belles Lettres, n° 4, p. 1595-1623.

Calozzo Anna, 2018, Le Roi glorieux. Les imaginaires de la royauté d'apres les
enluminures du Shah nama de Firdawst aux époques timouride et turkmene, Paris,
Geuthner.

Cuen Fanfan & Honeccer Thomas (dir.), 2009, Good Dragons Are Rare: An Inquiry into
Literary Dragons East and West, Francfort, Peter Lang.

Darko Eugene, 1935, « Influences touraniennes sur I'évolution de I'art militaire des
Grecs, des Romains et des Byzantins », Byzantion, vol. 10, n° 2, p. 443-469.

Derive Jean (dir.), 2002, Lépopée. Unité et diversité d'un genre, Paris, Karthala.

Ferpowsi, 2014, Shahnameh, éd. D. Khaleghi-Motlagh, 5¢ éd., Téhéran, Centre for
Iranian and Islamic Studies, 12 vol.

Ferpowsi, 2019, Shahndmeh : Le Livre des Rois, trad. P. Lecoq, Paris, Les Belles
Lettres / Geuthner.

Garatariotou Catia, 1984,/1985, « Holy Women and Witches: Aspects of Byzantine
Conceptions of Gender », Byzantine and Modern Greek Studies (BMGS), Birmingham,
The University of Birmingham, Centre for Byzantine Studies and Modern Greek,

vol. 9, p. 55-94.

HersreTeAU Lucie, 2018, « Une créature entre deux mondes : le dragon dans la
littérature médiévale anglaise », Journal of Philology and Intercultural
Communication / Revue de Philologie et de Communication Interculturelle, vol. 2,
n® 2, p. 73-82.

Hintze Almut, 1999, « The Saviour and the Dragon in Iranian and Jewish /Christian

Eschatology », Irano-Judaica IV, Jerusalem, p. 72-90.

Jerrreys Elizabeth, 1998, Digenis Akritis. The Grottaferrata and Escorial Versions,
Cambridge, Cambridge University Press, coll. « Cambridge medieval classics ».

Jouanno Corinne (trad.), 1998, Digénis ARritas, le héros des frontieres. Une épopée
byzantine, Turnhout, Brepols, coll. « Témoins de notre histoire ».

KuaLegHI-MotLacH Djalal, 1987, « Azdaha: In Persian Literature », Encyclopaedia
Iranica, vol. 3, n° 2, p. 191-205. Disponible sur <https: //iranicaonline.org /articles /az
daha-dragon-various-kinds>.

Krasnoworska Anna, 2012, Mythes, croyances populaires et symbolique animale dans la
littérature persane, Paris, Association pour 'avancement des études iraniennes, coll.
« Studia iranica ».

LaBarTHE Judith, 2006, L’Epopée, Paris, Armand Colin, coll. « U ».


https://doi.org/10.4000/medievales.7121
https://iranicaonline.org/articles/azdaha-dragon-various-kinds

IRIS, 412021

LincorN Bruce, 1981, Priests, Warriors, and Cattle: A Study in the Ecology of Religions,
Berkeley / Los Angeles / Londres, University of California Press.

Maice Emile, 1956, « Sainte Marie-Madeleine et sainte Marthe dans l'art, du
Moyen Age au xvi® siécle », Revue des Deux Mondes (1829-1971), p. 193-210.

MELikiaN-CHirvANT Assadullah Souren, 1998, « Rostam and Herakles, a Family
Resemblance », Bulletin of the Asia Institute, New Series, vol. 12 (Alexander’s Legacy
in the East Studies in Honor of Paul Bernard), p. 171-199.

Oporico Paolo (dir.), 2012, LAkrite. Lépopée byzantine de Digénis ARritas, versions
grecques et slaves suivies du Chant d’Armouris [2002], Toulouse, Anacharsis.

OwmipsatArR Mahmoud, 1987, « The Dragon Fight in the National Persian Epics »,
International Review of Psycho-Analysis, vol. 14, p. 343-356.

Panorsky Erwin, 1955, « Titian’s Allegory of Prudence: A Postscript », dans E. Panofsky,
Meaning in the Visual Arts: Papers in and on Art History, Garden City, New York,
Doubleday Anchor Books, p. 146-168.

PierreviLLE Corinne, 2011, « Le dragon dans la littérature et les arts médiévaux »,
communication dans un congres a Lyon. Disponible sur <https: //bit.ly/3HW5rKK>.

Skizrve Prods Oktor, 1987, « Azdaha: In Old and Middle Iranian », Encyclopaedia

Iranica, vol. 3, n° 2, p. 191-205. Disponible sur <https: //iranicaonline.org /articles/az
daha-dragon-various-kinds>.

NOTES

1 Dans sa note au vers 1109, Elizabeth Jeffreys mentionne une figure
allégorique d’Eros a trois tétes dans Livistros, et renvoie de plus a
Panofsky (1955), qui a fourni une abondante recherche des sources du
célebre tableau de l'allégorie de Prudence a trois tétes du Titien.

2 Son histoire s’étend du vers 75 au vers 194 du regne de Jamsid, et du vers 1
au vers 499 de son propre regne (Ferdowsi, 2014, vol. 1).

3 Lucie Herbreteau aboutit a la méme conclusion a propos des dragons de
la littérature médiévale anglaise (Herbreteau, 2018).

4 Cette ascendance est attribuée tantot a la mere de Rudabe (Ferdowsi,
2014, vol. 1, p. 241, v. 1135), tantot a son pere (Ferdowsi, 2014, vol. 1, p. 204,
v. 594 et 605).


https://bit.ly/3HW5rKK
https://iranicaonline.org/articles/azdaha-dragon-various-kinds

IRIS, 4112021

AUTHOR

Nina Soleymani Majd
Université de Nantes
IDREF : https://www.idref.fr/243044054


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2326

Draco flammivomus, holophagus, draco : les
dragons dans les plus anciennes sources
historiques polonaises

Draco flammivomus, holophagus, draco: Dragons in the Oldest Polish
Historical Sources

Adrien Quéret-Podesta
DOI: 10.35562/iris.2205

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

La premiere apparition du dragon dans les sources historiques polonaises
est relativement précoce, puisque le motif du combat contre un dragon est
visible sur une monnaie des la seconde moitié du xi® siecle, soit quelques
décennies seulement apres la réalisation des plus anciennes sources
numismatiques et textuelles du pays. Au siecle suivant, la plus ancienne
chronique polonaise connue contient deux cas de comparaisons d'un
protagoniste a un dragon et les cas de représentations de dragons dans les
sources numismatiques augmentent. Enfin, au début du xm® siecle, la
premiere trace de la 1égende du dragon du Wawel a Cracovie apparait
dans la Chronique des Polonais de Vincent Kadtubek.

English

The first appearance of the dragon in the Polish historical sources is rather
precocious, since the motive of the fight against a dragon can be seen on a
coin as soon as the second half of the 11th century, that is to say only a few
decades after the realization of the oldest numismatic and textual sources
of this country. During the following century, the oldest known Polish
chronicle countains two fragments in which a protagonist is compared to a
dragon and the number of cases of dragons’ representations on numismatic
sources increases; finally, at the beginning of the 13th century, the first
trace of the legend of the Wawel's dragon appears in the Chronicle of

the Poles written by Vincent Kadtubek.

INDEX

Mots-clés
Pologne, Moyen Age, dragons, numismatique, sigillographie, chroniques



IRIS, 412021

Keywords
Poland, Middle Ages, dragons, numismatics, sigillography, chronicles

OUTLINE

Les dragons dans les plus anciennes sources numismatiques et
sigillographiques polonaises

La fureur du dragon : Boleslas Bouche Torse comme draco flammivomus
dans la chronique du Gallus anonymus

La chronique de Vincent Kadtubek et la naissance du dragon du Wawel
Conclusion

TEXT

1 Depuis 1972, et plus encore depuis I'ajout un an plus tard d'un systeme
lui permettant de cracher du feu toutes les trois minutes, la statue du
célebre dragon du Wawel, réalisée par le sculpteur Bronistaw Chromy
et située pres de la Grotte du dragon, fait le bonheur des touristes
visitant le chateau et la colline du Wawel a Cracovie. Bien que la
premiere trace de cette légende apparaisse dans la Chronique
des Polonais écrite au début du xm® siecle par Vincent Kadtubek, il
convient de souligner que les dragons apparaissent dans les sources
polonaises plus d'un siecle avant la création de la chronique de
Vincent Kadtubek : le motif du combat contre un dragon apparait
ainsi des la seconde moitié du xi® siecle sur un denier de Boleslas II le
Témeéraire, ainsi que sur plusieurs monnaies de Boleslas Bouche
Torse au siecle suivant, tandis que la plus ancienne chronique
polonaise, celle du Gallus anonymus, contient deux cas de
comparaisons d’'un protagoniste a un dragon. Par ailleurs, deux
bractéates représentant des dragons sont frappés peu avant la
redaction de I'ceuvre de 'érudit évéque cracovien ; enfin, le motif du
combat contre le dragon figure sur au moins un sceau polonais du
xii€ siecle.

2 La présence de plusieurs références aux dragons dans les plus
anciennes sources historiques polonaises (xi®-xui® siecles) pose
naturellement la question de la nature de leur représentation : il
convient en effet de se demander si les dragons mentionnés par ces



IRIS, 412021

sources possedent tous les mémes caractéristiques, ce qui
suggérerait I'existence d'une représentation unifiée dont il
conviendrait d'établir I'origine en déterminant la part d’élément
locaux et de motifs communs au reste de 'Occident mediéval.

La question du role symbolique et de la fonction des dragons dans
ces sources merite également d'étre poseée.

Les dragons dans les plus
anciennes sources numisma-
tiques et sigillogra-

phiques polonaises

3 La plus ancienne source polonaise contenant une représentation de
dragon est une source numismatique, étant donné qu’il s'agit d'un
denier généralement attribué a Boleslas II le Téméraire . Il convient
toutefois de souligner que cette identification est incertaine, puisque
la légende figurant sur l'avers est indéchiffrable : 'attribution se base
essentiellement sur le fait que l'un des deux seuls exemplaires connus
de cette monnaie provient d’'un trésor monétaire dont
I'enfouissement est daté de 1085 environ (Suchodolski, 1981, p. 10-11 ;
Suchodolski, 2018), bien que I'analyse épigraphique (présence d'un B
dans la légende) et — dans une moindre mesure — I'examen
stylistique semblent également plaider en faveur de cette théorie.
Ainsi que nous l'avons mentionne plus haut, le pourtour de I'avers de
cette monnaie comporte une légende épigraphique indéchiffrable,
meéme si quelques lettres peuvent étre identifiées ; en son centre,
'avers comporte une représentation tres peu détaillée d'un souverain
assis avec son épée sur ses genoux. Cette scene, que l'on retrouve par
la suite sur le sceau du frere et successeur de Boleslas II
Wiadystaw Hermann 2 (Nowak, 2020, p. 49-52) et dans une
miniature du Codex de Puttusk — un évangéliaire probablement
réalisé en Baviere peu avant 1085 —, aurait également figuré sur un
sceau de Boleslas II désormais disparu (Suchodolski, 2017, p. 174), mais
probablement réalisé avant son couronnement en 1076 (Nowak, 2020,

p. 52).



IRIS, 412021

4 Le revers de la monnaie concerne quant a lui directement le theme
de notre étude, puisqu’il représente un homme combattant un
dragon (Suchodolski, 1981, p. 10-11, n°® 13 et p. 27, n° 13) : vétu d'une
broigne, le guerrier tient dans sa main droite une lance qu’il enfonce
dans la gueule de la créature tout en se protégeant grace a un
bouclier en forme d'amande, dont I'usage se répand dans I'Occident
médiéval aux tournants des premier et second millénaires.

Par ailleurs, la ligne pointillée courbe au-dessus de la téte du guerrier
ne semble pas nécessairement faire partie de la représentation, car il
peut s'agir d'un fragment de grenetis, puisque cet €lément se
retrouve sur l'avers de la monnaie : précisons a ce sujet que Stanistaw
Suchodolski qualifie le guerrier de rycerz, « chevalier » (Suchodolski,
1981, p. 10), ce qui signifie que le numismate polonais ne voit pas dans
la ligne pointillée un élément graphique visant a symboliser que le
protagoniste serait un souverain.

5 En raison de la taille réduite du support, la représentation du dragon
est assez peu détaillée : il apparait essentiellement comme un reptile
quadrupede presqu’entierement renversé sur le dos et I'élément le
plus remarquable est sa gueule largement ouverte dans laquelle le
guerrier plonge sa lance. Bien que le mouvement descendant de la
lance qui trace une ligne diagonale jusqu'au monstre ne soit pas sans
évoquer l'iconographie de saint Georges et en dépit du fait que ce
saint semble avoir été vénéré dans la Pologne du xi® siecle (il 'est des
le siecle précédent dans la Bohéme voisine), puisqu'une église romane
portant ce vocable aurait existé des cette époque sur la colline du
Wavel a Cracovie, il n'est pas certain que la représentation figurant
sur la monnaie de Boleslas II ait directement été inspirée par le
célebre saint sauroctone : il convient en effet de signaler que la
représentation type de ce saint se forme a une époque légerement
plus tardive, et que saint Georges est le plus souvent représenté a
cheval et sans bouclier. Malgré ces incertitudes entourant l'origine de
cette représentation, elle semble assez clairement faire référence au
combat contre un ennemi redoutable afin de glorifier le courage
du vainqueur.

6 Les sources numismatiques polonaises suivantes contenant des
représentations de dragons apparaissent durant le regne du duc
Boleslas I1I Bouche Torse 3, neveu de Boleslas II le Téméraire : il s'agit
d’'un denier connu par deux variantes (Suchodolski, 1981, p. 12, n°® 18 et



IRIS, 412021

p- 29, n° 18) ainsi que d'un bractéate, dont I'iconographie reprend
celle de l'avers de la premiere variante. Comme dans le cas de la
monnaie de Boleslas I, elles représentent une scene de combat entre
un dragon et un guerrier, mais un rapide examen permet de
remarquer quelques différences notables entre ces deux deniers.
Ainsi, au contraire du denier de Boleslas II, la représentation du
combat contre le dragon figure sur l'avers de celui de Boleslas III alors
que le revers comporte la représentation d'une croix ; de plus, il
convient de souligner que les monnaies de Boleslas Bouche Torse
contenant cette scene sont anépigraphes et que, comme dans le cas
du denier de son oncle, l'attribution repose sur I'analyse stylistique et
la chronologie des dépots monétaires. On peut également observer
plusieurs divergences dans la représentation, puisque le combattant
figurant sur le denier de Boleslas Bouche Torse ne possede pas de
bouclier et tient sa lance a deux mains alors que le dragon est figuré
la téte vers le bas. Quelques différences mineures sont également
visibles entre les deux variétés du denier au dragon de Boleslas III :
ainsi, le revers de la premiere variété comporte de petits disques
entre les branches de la croix, tandis que celui de la seconde variété
comporte des étoiles, et 'on remarque également que la
représentation du dragon est nettement plus précise dans la seconde
variété. Alors que le dragon de la premiere variété n'est qu'une forme
allongée aux bords vaguement frangés qui ont probablement pour
fonction d'évoquer des écailles, celui de la seconde variéteé possede
clairement une apparence de reptile avec un corps, des pattes et une
queue bien distincts. En dépit des différences constatées entre les
deniers, il va de soi que les deux variétés de la monnaie au dragon de
Boleslas III possedent la méme signification symbolique que celle de
Boleslas II, a savoir celle du combat contre un ennemi retors.

7 Il en va, en revanche, difféeremment pour le cas des deux sources
numismatiques suivantes, deux bracteates frappés par les ducs
Mieszko III le Vieux # (Suchodolski, 1981, p. 15, n° 37 et p. 37, n° 13) et
Leszek le Blanc®. Il convient en effet de constater que les deux
bractéates ne représentent pas un guerrier tuant un dragon, mais un
dragon seul ; par ailleurs, les deux dragons figurant sur les bractéates
de Mieszko le Vieux et de Leszek le Blanc different également de ceux
des monnaies frappées par Boleslas II et Boleslas III, puisqu’ils sont
dotés d’ailes. En revanche, le dragon figurant sur le bractéate de



IRIS, 412021

Mieszko III est représenté de profil avec une queue assez longue et
faisant une boucle, alors que celui visible sur le bractéate de Leszek le
Blanc est figuré de trois quarts face avec une queue recourbée.

En raison de I'absence de guerrier représent¢, les deux bractéates au
dragon ne véhiculent naturellement pas le méme message que les
monnaies de Boleslas II et Boleslas III, et leur signification est
davantage a rapprocher de celui des nombreux bractéates émis en
Pologne aux tournants des xu® et xu® siecles, comme le bractéate de
Mieszko III représentant un centaure (Suchodolski, 1981, p. 15, n°® 38
et p. 36, n° 38), ou encore le bractéate émis sensiblement a la méme
période par un souverain inconnu et figurant une sirene (Suchodolski,
1981, p. 39, n® 48). Lapparition de créatures fantastiques ou d'animaux
exotiques (citons le cas du bractéate frappé par le roi Béla 1116 a 1a
meéme période dans la Hongrie voisine et représentant un éléphant
harnaché), souvent associés aux étres surnaturels au sein de
Iiconographie médiévale, dans les sources numismatiques de cette
époque fait naturellement écho a la grande popularité de ce théme
dans l'art médiéval, en particulier dans la sculpture romane. Les
creatures surnaturelles représentant donc ici davantage un objet
d'intérét, voire de curiosité au sein de I'imago mundi médiévale.

8 Afin de compléter ce bref panorama des plus anciennes sources
numismatiques contenant des représentations de dragons, tournons
a présent notre regard vers les représentations de dragons sur les
sceaux des souverains polonais avant la fin du XIII® siecle. La créature
décapitée a I'épée sur un sceau de Boleslas le Pieux’ est parfois
considérée comme étant un dragon, mais une identification formelle
est assez problématique : en effet, cet animal ailé possede une longue
queue faisant une boucle, ce qui rappelle celle du dragon, mais il est
tué a I'épée, ce qui évoque la scene figurant sur un sceau légerement
plus tardif de Leszek le Noir ot ce dernier pourfend un griffon de
son épée. En tout état de cause, 'examen de la téte de la créature
permettrait certainement de trancher (si I'on ose dire !) la question,
mais cet élément de la représentation est malheureusement
trés endommage.

9 La situation est fort heureusement plus claire en ce qui concerne
I'animal vaincu par Przemyst 119 sur son quatriéme sceau ducal,
puisque cette identification apparait clairement dans une description
du sceau a la fin d'un document de 1291 :



IRIS, 4112021

10

Sigillum hujus privilegij est rotundum, habens in se effigiem hominis
stantis inter duas turres, tenens [sic] vexillum in manu dextra et
clipeum in sinistra et draconem sub pedibus, cum tali supscripcione
[sic] : Sigillum Premislonis secundi dei gracia Ducis Polonie.

(« Le sceau de ce privilege est rond, il comporte l'effigie d'un homme
debout entre deux tours, tenant un étendard dans la main droite et
un bouclier de la main gauche et [ayant] un dragon sous les pieds,
avec l'inscription suivante : sceau de Przemyst le Second, duc de
Pologne par la grace de Dieu. ») (CDP, vol. 1, p. 140)

L'examen du quatrieme sceau de Przemyst II et sa comparaison avec
ses autres sceaux ducaux permet de constater que celui-ci présente
de tres fortes analogies avec le troisieme sceau du souverain polonais
ainsi quavec le premier, dans une moindre mesure. De fait, les seules
différences entre le quatrieme sceau et le troisieme sont l'ajout d'un
casque, d'un drapeau frappé de l'aigle des Piasts, d'une bande sur
laquelle on distingue les lettres ET CRA, allusion au court regne de
Przemyst sur la région de Cracovie, et d'un dragon au bas de la
représentation. Les dessins du sceau représentent une créature
possédant clairement une forme de reptile et une longue queue
flexible faisant une boucle ; le dragon figurant sur ce sceau est en
revanche dépourvu d’ailes. Contrairement au cas des scenes de
combat contre un dragon figurant sur les monnaies de Boleslas II et
de Boleslas III, le souverain est ici clairement identifié comme le
vainqueur du dragon grace a ses armoiries et a I'inscription sur le
bord du sceau ; son triomphe semble encore plus total, puisque
I'animal est représenté non plus sur le méme plan mais au-dessous de
lui, et l'on remarque également que c'est la hampe de I'étendard — et
non pas le fer de lance au sommet — qui est enfoncée dans la gueule
du dragon. Malgré ces différences, la fonction symbolique de cette
scéne est naturellement identique a celle des scénes de combat
présentes sur les monnaies de Boleslas II et de Boleslas III, a savoir
illustrer le combat contre les adversaires du duché. Il convient
cependant de souligner que le sceau de Przemyst Il met encore plus
nettement en évidence la puissance du souverain victorieux en
lidentifiant clairement.



IRIS, 412021

11

12

La fureur du dragon : Boleslas
Bouche Torse comme

draco flammivomus dans la chro-
nique du Gallus anonymus

Comme dans le cas des sources numismatiques, 'apparition des
dragons dans les sources narratives polonaises est assez précoce,
puisque la Chronica et Gesta ducum sive principum Polonorum,
premiere chronique médiévale connue concernant la Pologne et
rédigée entre 1112 et 1116 par un auteur inconnu désigné

par l'appellation Gallus anonymus, contient deux phrases dans
lesquelles un personnage est comparé a un dragon. Le premier de ces
deux passages relate une expédition militaire du duc Boleslas III
Bouche Torse, principal protagoniste de l'ceuvre, en

Poméranie : « Igitur sicut draco flammivomus solo flatu vicina
comburens, non combusta flexa cauda percuciens, terras transvolat
nociturus, sic Bolezlauus Pomoranium impetit, ferro rebelles, igne
municiones desctructurus. » (« Alors, tel le dragon vomissant des
flammes consume les alentours de son souffle, frappe de sa queue
courbée ce qui n'a pas été brulé [et] vole a travers les terres prét a
'assaut, Boleslas attaque la Poméranie, détruisant les rebelles par le
fer et les fortifications par le feu. ») (Gallus anonymus, 1952, chap. 39)

Dans le cadre de cette comparaison, 'auteur nous donne un apercgu
assez détaillé de sa vision de I'animal : un monstre qui crache des
flammes, qui possede une queue souple et des ailes lui conférant la
capacite de voler. Cette représentation est assez proche de celle
figurant sur les bractéates polonais des xu® et xm® siecles, bien que
ceux-ci ne dépeignent pas le dragon en train de cracher du feu. Alors
que la capacité a cracher des flammes constitue clairement de nos
jours un élément caractéristique de la représentation du dragon en
Occident, il convient de souligner que l'auteur ne semble pas
considérer cette faculté comme propre a tous les dragons, puisqu'il
éprouve le besoin d’'ajouter l'adjectif flammivomus, « qui vomit des
flammes » ; si 'une des occurrences les plus anciennes de ce terme
figure dans les Noces de Mercure et de Philologie de Martianus Capella
(livre I, § 70), son usage, tout comme celui du quasi-synonyme



IRIS, 412021

13

14

15

ignivomus, « qui vomit du feu », se remarque occasionnellement dans
les textes médiévaux, notamment dans certains bestiaires.

L'usage de cet adjectif et la présence de plusieurs éléments de
description conduisent naturellement a poser la question des sources
utilisées par le chroniqueur anonyme. Dans son analyse de la
représentation de la mer et plus particulierement des monstres
marins au sein de la chronique, le chercheur hongrois Daniel Bagi
pointe certaines analogies avec le Physiologus (Bagi, 2008, p. 183),
dont la paternité était autrefois attribuée a Hildbert de Lavardin mais
est désormais le plus souvent conférée a Theobaldus, abbé du Mont
Cassin (Eden, 1972) ; cependant, le dragon ne figure pas parmi les
créatures mentionnées dans le Physiologus. Il convient en outre de
souligner que la description proposée par le Gallus anonymus differe
nettement des Etymologies d'Isidore de Séville, dont nous savons,
grace a une liste de livres rédigée en 1110, qu'un exemplaire figurait
dans la bibliotheque de la cathédrale de Cracovie a I'époque ou le
chroniqueur anonyme rédige son ceuvre (Spisy, p. 377). En effet,

a I'inverse de notre auteur, le célebre encyclopédiste du haut

Moyen Age ne fait aucune mention de la capacité des dragons a
cracher des flammes, et insiste surtout sur la taille des dragons et la
puissance de leur corps qui leur permettent de tuer nimporte quel
animal, éléphant compris (Isidore de Séville, livre XII, chap. IV, n° 4).
Bien qu'il soit assez difficile de déterminer la source exacte utilisée
par le chroniqueur anonyme, il semble assez probable que le

Gallus anonymus ait utilisé un bestiaire ou un ouvrage de

type encyclopédique.

L’association des mots draco et flammivomus se retrouve également
dans la seconde mention de dragon contenue par la

chronique : « Nunc autem paulisper cesarem spatiari per silvas Polonie
permittamus, donec draconem flammivomum de

Pomorania reducamus. » (« Maintenant laissons pour un instant
I'empereur marcher dans les foréts de Pologne pendant que nous en
revenons au dragon vomissant des flammes de

Poméranie. ») (Gallus anonymus, 1952, chap. 3)

Contrairement au précédent, ce passage ne détaille pas les
caractéristiques du dragon et il ne mentionne pas non plus
explicitement l'identité du personnage qui est compareé au dragon.



IRIS, 412021

16

17

Il ne fait cependant guere de doute qu'il s'agit ici une nouvelle fois de
Boleslas Bouche Torse, puisque les deuxieme et troisieme chapitres
du dernier livre de la chronique, qui concernent le début du conflit
entre Henri V10 et le souverain polonais, sont précédés d’'un chapitre
relatant une victoire de Boleslas et suivis d'un autre racontant les
préparatifs de ce dernier pour repousser I'attaque du souverain
germanique : le nom Bolezlavus (Boleslas) est d’ailleurs le troisieme
mot du chapitre 4 du livre III.

La double comparaison entre Boleslas Bouche Torse, personnage
central de la chronique qui a d’ailleurs pour fonction de présenter ses
hauts faits, et un dragon peut sembler quelque peu surprenante a
premiére vue, a la fois parce que 'on compare un souverain chrétien
vainqueur d’'un ennemi paien (les Poméraniens) a un animal percu
tres négativement dans la symbolique chreétienne, et surtout parce
que ce souverain a fait frapper des monnaies représentant un
guerrier tuant un dragon. Il convient cependant de souligner que les
caracteéristiques du dragon en font un adversaire dangereux : le tuer
revient donc a triompher d'un ennemi redoutable et un tel acte
contribue forcément a rehausser le prestige de son vainqueur. La
comparaison de Boleslas Bouche Torse au dragon, a fortiori a un
dragon crachant des flammes et donc encore plus redoutable, vise
donc a souligner les prouesses guerrieres du souverain polonais avant
de le présenter sous les traits d'un formidable combattant. Il ne s’agit
d’ailleurs que de 'une des nombreuses occurrences ou 'auteur met
en avant les faits d'armes ainsi que le courage de Boleslas III, et une
telle insistance sur ce point participe naturellement au portrait
élogieux du souverain polonais dans la chronique.

La chronique de Vincent
Kadlubek et la naissance du
dragon du Wawel

La comparaison de Boleslas Bouche Torse a un dragon crachant des
flammes figure également dans la seconde chronique polonaise, celle
de Vincent Kadtubek, rédigée durant le premier quart du xu® siecle,
ou elle apparait au sein d’'une liste de plusieurs expressions visant a
glorifier la valeur guerriere de Boleslas : « Martis alumpnus, tigridis



IRIS, 412021

18

filius, leonis rabies, draco flammivomus, ictus fluminis [...]. » (« Enfant
de Mars, fils de tigre, rage du lion, dragon vomissant des flammes,
courant du fleuve [...]. ») (Vincent Kadtubek, livre II, chap. 26) Des le
premier coup d'ceil on remarque que Vincent Kadtubek, plutét que
d'opter par exemple pour I'adjectif proche ignivomus, utilise
lexpression « draco flammivomus » déja présente dans l'ceuvre du
chroniqueur anonyme, ce qui prouve qu'il s'est ici inspiré du texte de
son preédécesseur. Il convient d’ailleurs de souligner que le premier
terme, « Martis alumpnus », n'est pas sans évoquer plusieurs
expressions associant Boleslas Bouche Torse a Mars dans le récit de
la jeunesse du souverain polonais par le Gallusanonymus,

a savoir « puerMartis » (« enfant de Mars ») (Gallus anonymus, 1952,
chap. 11), « martialis puer » (« enfant martial ») (Gallus anonymus,
1952, chap. 13) et « puerulus, Martis prole genitus » (« petit enfant, issu
de la lignée de Mars ») (Gallus anonymus, 1952, chap. 14). Ces
analogies confirment que l'érudit évéque cracovien du xm® siecle a
largement repris les éléments utilisés par le chroniqueur anonyme
dans son portrait du souverain polonais.

Outre la reprise de la comparaison entre Boleslas Bouche Torse et un
dragon crachant des flammes, la chronique de Vincent Kadtubek
contient deux autres références aux dragons. La premiere mention
figure dans un long passage ou Jean, I'un des narrateurs, apres avoir
comparé le duc Casimir I¢" le Rénovateur ! & Hercule, s'attarde sur les
intrigues de sa belle-mere, percue comme une deuxieme Médée :

« [...] colubram iniecit invidiae, anguem ambitionis concitavit, fel
draconis exspuit, virus evomuit vipereum [...]. » (« Elle jeta la
couleuvre de la haine, éveilla le serpent de 'ambition, cracha le fiel du
dragon, vomit le venin de la vipere [...]. ») (Vincent Kadtubek, livre II,
chap. 15) Le dragon est ici présenté parmi d’autres reptiles dont les
deux premiers servent a évoquer des sentiments négatifs, alors que le
dernier est ici caractérisé par sa capacité a émettre une substance
toxique, ce qui est également le cas du fiel du dragon, dont le
caractere nocif est déja mentionné dans le septieme des Sermones ad
fratres in eremo commorantes parfois attribués a saint

Augustin : « Cavete tamen in obedientia, fratres mei: sub ipsa enim
potest latere fel draconis sub specie mellis, lupus sub pelle ovina : in
potu enim dulci venenum saepe latitat. » (« Mes freres, soyez
cependant prudents dans l'obéissance : sous celle-ci le fiel du dragon



IRIS, 412021

19

20

peut ainsi se cacher sous l'aspect du miel, [comme] le loup sous une
peau de mouton : en effet, le poison se dissimule souvent dans une
boisson au gotit agréable. ») (Sermones, col. 1249) Il est intéressant de
constater que cest la seule allusion a la nature venimeuse du dragon
dans les plus anciennes sources polonaises.

La seconde mention de dragon concerne 'empereur Frédéric II
Barberousse, prié d'intervenir, vers 1157, dans le conflit entre
Wiadystaw le Banni et Boleslas le Frisé qui se disputaient le territoire
polonais malgre le partage opéré par leur pere Boleslas Bouche Torse
dans son testament en 1138 : « Wladislaus [...] regem Pragitarum
utcumque sibi conciliat, cuius ope Ruft flammas draconis contra
Boleslaum sollicitat [...]. » (« Wladystaw [...] se concilie le roi

des Praguois % et sollicite avec l'aide de celui-ci les flammes du
dragon roux contre Boleslas [...]. ») (Vincent Kadtubek, livre III,

chap. 30) La présentation de Frédéric Barberousse en tant que
dragon n'est pas sans évoquer la comparaison effectuée pour Boleslas
Bouche Torse, d’autant qu'on trouve dans les deux cas une mention
des flammes crachées par le dragon, et elle a naturellement un but
semblable, a savoir insister sur la redoutable puissance militaire du
souverain. Comme le souligne Marcin H. Gapcki en s'appuyant sur les
travaux de Michel Pastoureau (Pastoureau, 2004, p. 221-236), l'usage
de l'adjectif rufus, « roux », qui fait clairement allusion au surnom de
Fredéric II, suggere toutefois une connotation négative (Gapcki, 2010,
p- 8). Quoi qu'il en soit, cette derniere mention de dragon chez
Vincent Kadtubek se focalise comme les précédentes sur I'une des
caractéristiques du dragon, en 'occurrence sa capacité a cracher

des flammes.

Dans le cadre du présent article, I'épisode le plus important de la
chronique de Vincent Kadtubek est naturellement la premiere version
de la légende du dragon du Wawel. Au début de son récit, le
chroniqueur relate qu'au temps du légendaire souverain Graccus (en
polonais Krak), un monstre — que l'auteur dénomme holophagus
(holophage : « qui mange en une seule fois » 13) en raison de sa
voracité — terrorisait les habitants de la région et exigeait qu'on lui
livre toutes les semaines un certain nombre de tétes de bétail. Le
chroniqueur ajoute également que si cette requéte n'était pas
satisfaite, le monstre dévorait un nombre équivalent de personnes

(Vincent Kadtubek, livre I, chap. 5). Graccus envoya alors ses deux fils



IRIS, 412021

21

22

tuer I'holophagus et ceux-ci sacquitterent de cette mission en
leurrant le monstre avec une peau de béte remplie de souffre
enflammeé ; une fois la créature asphyxiée par les flammes, le

plus jeune des deux freres, Graccus le Jeune, tua son ainé et retourna
aupres de son pere en affirmant que le monstre avait tué son frere
(Vincent Kadtubek, livre I, chap. 5). Malgré les « larmes de

crocodile » (crocodilinis prosequitur lacrimis) de Graccus le Jeune, la
vérité fut finalement découverte et Graccus le Vieux bannit a vie du
royaume son fils fratricide (Vincent Kadtubek, livre I, chap. 5). Deux
chapitres plus loin, Vincent Kadtubek rapporte également que peu de
temps apres, une ville fut construite a 'emplacement de I'ancien
repaire du monstre ; en I'honneur du souverain Graccus I'Ancien, elle
recut le nom de Graccovia, mais ce nom fut ensuite changé en
Cracovia a cause du croassement des corbeaux qui venaient se
repaitre du cadavre de 'holophagus (Vincent Kadtubek, livre I,

chap. 7).

Bien que le récit de Vincent Kadtubek soit traditionnellement
considéré comme la premiére trace écrite de la légende du dragon du
Wavel, il convient cependant de souligner que la créature qui
terrorise les habitants des environs de la future Cracovie dans le récit
de Vincent Kadtubek n'est pas désignée par le mot draco, « dragon »,
dans ce passage. En effet, les deux seuls termes servant a la
mentionner sont monstrum, « monstre », et holophagus. Comme le
precisent les spécialistes de I'ceuvre du chroniqueur cracovien, le
terme latin holophagus est un néologisme inventé par Vincent
Kadhubek lui-méme (Plezia, 1971, p. 22 ; Alvarez-Pedrosa, 2009, p. 4 ;
Parchem, 2016, p. 27).

Des le xv® siecle, la question de I'¢tymologie du mot holophagus
intéresse Jean de Dabrowka, professeur a I'université de Cracovie et
auteur dun Commentaire de la Chronique de Vincent Kadtubek, rédige
vers le milieu des années 1430. Dans son ceuvre, 'enseignant et futur
recteur de la plus ancienne université polonaise indique : « Item
olofagus dicitur ab olon Grece, quod est totum et fagin comedere
secundum Hugwicionem vel fagere, id est comedere,

secundum Papiam. » (« De méme, le mot holophage vient du grec olon,
qui signifie tout et de fagin, manger, selon Huguccio [tres
certainement Huguccio de Pise, auteur du Liber derivationum] ou de
fagere, c'est-a-dire manger, selon [le grammairien lombard] Papias. »)



IRIS, 412021

23

24

(Jan de Dgbrowka, 2008, p. 29) Plus pres de nous, Juan Antonio
Alvarez-Pedrosa émet I'hypothése que le chroniqueur polonais a pu
s'inspirer des Ichtyophages mentionnés par Pline 'Ancien dans son
Histoire naturelle (Pline I'Ancien, 2003, livre VI, chap. 26 ; Alvarez-
Pedrosa, 2009, p. 4), mais il convient de rappeler que ce terme
désigne un peuple et qu'il est en outre présent dans plusieurs textes
antiques (Nalesini, 2009). De plus, le nom Ichtyophages n'est pas le
seul ethnonyme formé sur la racine —phage dans I'ceuvre de Pline,
puisque l'on peut citer également, deux chapitres plus loin, le peuple
des Chelonophages, c'est-a-dire « mangeurs de tortue » (Pline
I'Ancien, 2003, livre VI, chap. 28).

Quoi qu'il en soit, la signification du terme holophagus met clairement
en évidence la voracité du monstre, une caractéristique eégalement
soulignée par la locution auidissime glutit (il engloutit tres
avidement). De fait, la voracité est 'une des deux seules
caractéristiques attribuées par Vincent Kadlubek au monstre dans ce
passage, la seconde étant son « immense cruauté » (monstrum
atrocitatis immanissimae). Si les dragons peuvent parfois étre décrits
comme particulierement voraces, comme c'est notamment le cas
dans le Commentaire de Martianus Capella par Rémi d’Auxerre (Rémi
d'’Auxerre, 1962, 33, 8, p. 127) et qu'on leur préte aussi fréquemment la
capacité d’avaler leur proie en une seule fois (voir par exemple dans la
Bible, Jérémie, 51, 34), le récit du chroniqueur cracovien ne contient
aucune autre caracteristique traditionnellement associée aux
dragons et il ne nous offre pas non plus d'information sur I'apparence
physique de 'holophagus.

Le terme holophagus apparait encore a deux reprises dans l'ceuvre de
Vincent Kadtubek. La premiere occurrence figure dans le livre II ou
Zbigniew, le demi-frere et concurrent de Boleslas Bouche Torse pour
le pouvoir, est disqualifié par une comparaison avec le basilic,
I'holophage et la vipére a cornes (Vincent Kadlubek, livre II, chap. 28),
et cette analogie se poursuit dans une deuxieme phrase ou 'on voit
apparaitre la cigué (Vincent Kadtubek, livre II, chap. 28). La mention
de 'holophagus entre deux créatures clairement identifiées comme
reptiles, ce que prouve la présence du mot reptilium (des reptiles)
dans la seconde phrase, suggere par ailleurs que l'auteur considérait
vraisemblablement que 'holophagus faisait partie de cette catégorie.



IRIS, 412021

25

26

La derniere mention du terme holophagus sous la plume de Vincent
Kadtubek figure dans le troisieme livre de sa chronique, ou l'on peut
lire, dans le cadre du récit sur Wladystaw le Banni et son épouse, une
devinette sur lidentité de la créature la plus féroce du monde. La
réponse donnée par l'auteur a cette question est la « femme » mais,
davantage que cette chute misogyne, ce sont les réponses proposées
avant la solution qui attirent notre attention, puisque l'on rencontre
successivement la louve, la lionne, le tigre et 'nolophagus (Vincent
Kadtubek, livre III, chap. 27). Marcin H. Gapcki suggere que la
construction de ce passage, ou 'holophagus est la derniere
proposition avant la solution, signifie que cette créature devait
représenter le sommet de la sauvagerie (Gapcki, 2010, p. 8). Quoi qu'il
en soit, la présence de 'holophagus dans ce passage prouve
clairement que ce dernier était vu comme particulierement féroce, et
cette caracteéristique lui est également attribuée lors du récit de la
mort de 'holophagus cracovien. Si ce dernier fragment ne nous donne
pas d’'indication supplémentaire sur 'apparence physique

de I'holophagus, il convient de constater que la liste des animaux
figurant au c6té de cette créature évoque clairement (a l'exception de
la louve, qui est d’ailleurs omise lors de la reprise de cet épisode

dans la Chronique de Dzierzwa) celle entourant le dragon lors du récit
des prouesses guerrieres de Boleslas Bouche Torse, puisque le tigre
figure dans les deux passages tandis que le dragon est accompagné
d'un lion et 'nolophagus d'une lionne, ce dernier changement
s'expliquant par la formulation de la devinette. La présence de cette
analogie et le fait que l'auteur semblait considérer 'holophagus
comme un reptile suggerent que I'érudit évéque et chroniqueur
cracovien le voyait sans doute comme une créature proche du
dragon, voire méme identique au dragon.

Si la Chronique Polono-Silésienne, rédigée durant le dernier quart du
xi® siecle, propose un résume fidele du récit de Vincent Kadtubek
alors que la Chronique de Grande Pologne, qui date des dernieres
années de ce siecle, ne mentionne pas cet épisode (Plezia, 1971,

p. 21-22), une premiere tentative de rapprochement

entre I'holophagus et un dragon apparait dans la Chronique

de Dzierzwa, qui date du début du xiv© siecle et doit son nom a son
auteur, dont nous savons peu de choses, mais qui était tres
probablement un franciscain possédant des attaches avec la ville de



IRIS, 412021

27

28

Cracovie. Cette chronique, qui se veut clairement une continuation
de l'ceuvre de Vincent Kadlubek, en reprend souvent le texte en 'y
opérant des ajouts, dont I'un concerne le récit du stratageme utilisé
par les fils de Graccus I'Ancien pour tuer 'holophagus. Ce passage
ajoute tout d'abord la poix (ac pice) aux €lements inflammables
présents dans le leurre qui servira a tuer le monstre, détail trés
certainement inspiré du livre de Daniel ou figure cet ingrédient
(Daniel, 14, 27), puis il rapporte que les fils de Graccus ont agi « ad
instar Danielis qui draconem Babyloniorum occidit » (« a I'instar de
Daniel, qui tua le dragon de Babylone »). Cette comparaison entre les
fils du légendaire souverain Graccus et le prophete Daniel (Daniel, 14,
23-27) suggere également une possible analogie entre 'holophagus et
les dragons, bien que certains spécialistes précisent que le terme
draco employé dans la version de la Vulgate peut a la fois désigner un
grand serpent et un dragon (Parchem, 2016, p. 21-22).

Une autre association entre holophagus et draco apparait sous la
plume du chroniqueur et chanoine cracovien Jan Dtugosz (1415-1480),
qui s'est inspiré du récit de Vincent Kadlubek mais a opéré quelques
changements, et décrit le monstre tué a 'emplacement de la future
Cracovie par les mots « belua enim insolite magnitudinis, draconis aut
olofagi speciem habens » (« une béte d'une grandeur extraordinaire,
ayant I'aspect d'un dragon ou d'un holophage ») (Jan Dtugosz, 1964,

p. 125). Lusage de la coordination aut (ou) entre les mots draco et
olofagus suggere donc que les deux créatures sont difficiles a
distinguer et ont une apparence similaire, ce qui suppose une parente
entre les deux monstres. Jan Diugosz, qui s’est inspiré du récit de
Vincent Kadtubek et connaissait fort bien la ville (Plezia, 1971, p. 23)

— il a notamment vécu dans une maison située au pied de la colline
du Wawel —, est également a l'origine de la localisation exacte du
repaire du monstre. Dans son récit, le chanoine cracovien indique
ainsi que la créature vivait « in antro montis Wqwel » (« dans la grotte
du mont Wawel ») (Jan Dtugosz, 1964, p. 125).

Linterpolation de la Chronique de Dzierzwa, outre le fait qu'elle
amorce le rapprochement entre 'holophagus et les dragons, renvoie
également a une autre question tres importante, puisqu'elle conduit a
s'interroger sur la nature des sources utilisées par Vincent Kadtubek
dans son récit, et surtout sur 'origine du motif du combat

contre 'holophagus. Sans se livrer a une présentation détaillée de la



IRIS, 412021

29

30

foisonnante discussion scientifique sur cette question, nous pouvons
tout de méme remarquer que la communauté des chercheurs est
partagée entre deux théories, a savoir celle d’'une origine orale et
celle d'une origine livresque (Alvarez-Pedrosa, 2009, p. 3-4). Si la
genese exacte de ce motif est difficile a établir avec précision, il
convient de constater que le récit de Vincent Kadtubek présente de
fortes similitudes (voracité du monstre, utilisation de la ruse,
fabrication d'un leurre mortel) avec le livre de Daniel (Parchem, 2016),
ainsi quavec la branche orientale du Roman d’Alexandre le Grand du
Pseudo-Callisthene (Plezia, 1971, p. 25-31) ; par ailleurs, ce passage
comporte également, comme le reste de l'ceuvre du chroniqueur
cracovien (Chmielewska, 2003), de nombreuses traces d'utilisations
d’auteurs classiques tels que Macrobe et Virgile (Alvarez-Pedrosa,
2009, p. 4-5).

En dépit des incertitudes entourant les sources de Vincent Kadtubek,
il apparait clairement que I'holophagus est représenteé dans la
chronique de maniere négative, puisque le texte mentionne sa
voracité et sa cruauté. Marcin H. Gapcki affirme d’ailleurs que le
chroniqueur aurait créé le terme holophagus afin de symboliser le mal
absolu (Gapcki, 2010, p. 9). Comme le souligne la chercheuse
polonaise Brygida Kiirbis, grande spécialiste de I'ceuvre de Vincent
Kadtubek, I'apparition de ce monstre dans le récit a pour principale
fonction de fournir une explication a la fondation de la ville de
Cracovie, et aussi de servir de prétexte a l'insertion du motif du
fratricide qui possede clairement un but moralisateur, a savoir mettre
en garde contre une trop grande soif de pouvoir (Kiirbis, 1976, p. 165).
Il convient d’ailleurs de souligner que les autres mentions

de I'holophagus interviennent elles aussi dans le contexte de rivalités
entre freres (ou plus exactement demi-freres) pour exercer le pouvoir
sur la Pologne, ce qui conduit de facto a sa division.

Conclusion

Ce rapide panorama de la représentation des dragons dans les plus
anciennes sources historiques polonaises permet de remarquer que
malgré un nombre relativement peu élevé de sources (une dizaine au
total, dont environ trois quarts de sources numismatiques et
sigillographiques, par essence avares de deétails, surtout pour la



IRIS, 412021

31

32

période et I'espace étudiés), les dragons y sont dépeints de manieres
assez diverses : ainsi, seuls certains d'entre eux possedent la capacité
de voler ou de cracher des flammes et le plus célebre dragon du
Moyen Age polonais est originellement désigné par le néologisme
holophagus. Cette diversité semble devoir étre mise en rapport avec
la variété des sources utilisées pour construire les représentations : si
les sources des représentations numismatiques et sigillographiques
sont assez difficiles a identifier sauf pour celles s'inspirant d'une
source polonaise antérieure, comme les monnaies de Boleslas Bouche
Torse qui reprennent un motif présent sur un denier de Boleslas le
Témeéraire, 'analyse des sources de la représentation des dragons
dans les chroniques du Gallusanonymus et de Vincent Kadtubek met
en évidence la prédominance des sources livresques, a savoir
probablement un bestiaire ou un texte de nature encyclopédique
chez le chroniqueur anonyme et essentiellement des ceuvres
d’auteurs classiques ou d’'inspiration classique chez son prédécesseur
cracovien, bien que 'usage par ce dernier d'une source
vétérotestamentaire ne puisse étre totalement exclu.

Ce bref rappel des sources utilisées permet de constater la place
relativement faible occupée par les sources véhiculant une
représentation chrétienne des dragons, et le caractere relativement
modeste de cette influence se retrouve dans la fonction symbolique
des dragons au sein des plus anciennes sources polonaises. Ainsi,
dans le cas de combats contre un dragon, qui représentent presque la
moitié du total des mentions, la nature maléfique du monstre n'est
mentionnée explicitement que chez Vincent Kadtubek et les autres
représentations, essentiellement iconographiques, semblent
davantage évoquer sa dangerosité. La référence au danger représente
par le dragon a pour principale fonction de rehausser le prestige de
son vainqueur, généralement un souverain, bien que cela ne soit pas
toujours clairement précise.

La dangerosité et la puissance du dragon sont en outre utilisées de
maniere positive dans la plus ancienne chronique polonaise ou
lauteur compare en deux occasions son principal protagoniste a un
dragon, afin de vanter ses prouesses guerrieres en Poméranie. Le fait
que cette association ait été reprise par la chronique de Vincent
Kadtubek puis par la Chronique de Dzierzwa prouve que cette
comparaison n'était pas percue comme problématique par les plus



IRIS, 412021

anciens auteurs polonais (Gapcki, 2010, p. 7). La représentation des
dragons n'était donc pas uniquement négative et 'on peut parler
d’'une certaine curiosité pour cette créature, comme le prouve
'existence de deux bractéates figurant un dragon ailé frappées au
tournant des xu® et xm® siecles. La vision des dragons dans les plus
anciennes sources polonaises semble donc osciller entre la crainte et
une certaine de forme de fascination, mais il convient de constater
que cette ambivalence n'est pas spécifique a 'espace étudié, puisque
'on en trouve de nombreux exemples pour I'ensemble de 'Occident
médiéval, que 'on songe par exemple a la popularité des
représentations de saint Georges tuant le dragon, mais aussi a la
création de l'ordre du Dragon en 1408 par le roi de Hongrie et futur
empereur Sigismond de Luxembourg, ou encore a I'apparition de
dragons et de créatures serpentiformes, comme par exemple la
célebre guivre des Visconti, dans I'héraldique.

BIBLIOGRAPHY

Sources

CDP : « Diplome de Przemyst IT du 28 aotit 1291 », 1847, éd. J. Bartoszewicz,
M. Bobowski, A. Muczkowski et L. Rzyszczewski, Codex Diplomaticus Poloniae,
Varsovie, Stanistaw Straski, vol. 1, p. 138-140.

Chronica Dzirsvae, 2013, éd. K. Pawtowski, Monumenta Poloniae Historica, series
nova, vol. 15, Cracovie, Wydawnictwo Polskiej Akademii UmiejetnoSci.

GALLUS ANONYMUS, 1952, « Galli Anonymi Chronicae et Gesta ducum sive principum
Polonorum », éd. K. Maleczynski, Monumenta Poloniae Historica, series nova, vol. 2,
Cracovie, Polska Akademia Umiejetnosci.

ISIDORE DE SEVILLE, 1986, Etymologies. Livre XII : Des animaux, éd. J. André, Paris, Les
Belles Lettres.

JaN DE DaBrROWKA, 2008, Jan z Dgbrowki, Komentarz do Kroniki polskiej mistrza
Wincentego zwanego Kadtubkiem Ioannes de Dgbréwka, Commentum in Chronicam
Polonorum magistri Vincentii dicti Kadtubek, éd. M. Zwiercan, A. Zofia Koztowska et
M. Rzepiela, Monumenta Poloniae Historica, series nova, vol. 14, Cracovie,
Wydawnictwo Polskiej Akademii UmiejetnoSci.

Jan Drucosz, 1964, Iohannes Dlugossi Annales seu Cronicae incliti Regni Poloniae, éd.
J. Dabrowski et W. Semkowicz-Zaremba, livres 1-2, Varsovie, Panstwowe



IRIS, 412021

Wydawnictwo Naukowe.

Martianus CapeLLA, 1983, De Nuptiis Mercurii et Philologiae, éd. J. Willis, Leipzig, B. G.
Teubner.

PLINE UANCIEN, 2003, Histoire naturelle. Livre VI, 2¢ partie : LAsie centrale et orientale.
L'Inde, éd. J. André et J. Filliozat, Paris, Les Belles Lettres.

REMI D'AUXERRE, 1962, Remigit Autissiodorensis Commentum in Martianum Capellam
libri I-11, éd. C. E. Lutz, Leiden, E. J. Brill.

Sermones ad fratres in eremo commorantes, dans Sancti Aurelii Augustini,
Hipponensis episcopi opera omnia, 1841, éd. J.-P. Migne, Paris, J.-P. Migne, vol. 40,
col. 1235-1358.

« Spisy dawne skarbca i biblioteki kapitulnej krakowskiej » [« Anciens inventaires du
trésor et de la bibliotheque du chapitre cathédral de Cracovie »], 1864, éd.
A. Bielowski, Monumenta Poloniae Historica, Lvi'v, autoédition, vol. 1, p. 377, n° II.

THEOBALD, 1972, Theobaldi Physiologus, €d. P. T. Eden, Leiden / Cologne, E. J. Brill.

VincenT Kaprusek, 1994, Magistri Vincentii dicti Kadtubek Chronica Polonorum, éd.
M. Plezia, Monumenta Poloniae Historica, series nova, vol. 11, Cracovie, Wydawnictwo
Polskiej Akademii UmiejetnoSci.

Littérature spécialisée

Arvarez-Peprosa Juan Antonio, 2009, « Krakow’s Foundation Myth: An Indo-European
Theme through the Eyes of Medieval Erudition », The Journal of Indo-European
Studies, vol. 37, n°s 1-2, p. 1-14.

Baci Daniel, 2008, Krélowie wegierscy w Kronice Galla Anonima [Les Rois hongrois
dans la Chronique du Gallus Anonymus], Cracovie, Wydawnictwo Polskiej Akademii
Umiejetnosci.

BaLzer Oswald Marian, 1935, Pisma po$miertne [Ecrits posthumes], t. II, Lvi'v,
Wydawnictwo Towarzystwa Naukowego we Lwowie.

CumieLewska Katarzyna, 2003, Rola wgtkow 1 motywow antycznych w Kronice Polskiej
Mistrza Wincentego zwanego Kadtubkiem [Le Role des épisodes et motifs antiques dans
la Chronique Polonaise de maitre Vincent dit Kadtubek], Czestochowa, Wydawnictwo
Wyzszej Szkoty Pedagogiczne;j.

Garcki Marcin H., 2010, « Smok smokowi nieréwny - czyli rzecz o pochodzeniu istot
smoczych w Kronice Polskiej Mistrza Wincentego zwanego Kadtubkiem » [« Un
dragon qui n'est pas égal a un dragon - ou de l'origine des créatures draconiformes
dans la Chronique Polonaise de maitre Vincent dit Kadtubek »], Roczniki
Humanistyczne [Annales de sciences humaines], t. LVIIL, n° 2, p. 5-11.

Kursis Brygida, 1976, « Holophagus. O smoku wawelskim i innych smokach »
[« Holophagus. A propos du dragon du Wavel et des autres serpents »], Ars Historica.



IRIS, 412021

Festschrift G. Labuda, Posnan, p. 163-178.

Natesint Oscar, 2009, « History and Use of an Ethnonym: Ichthyophagoi », dans
L. Blue, J. Cooper, R. Thomas et J. Whitewrigh (éds), Connected Hinterlands.
(Proceedings of Red Sea Project IV Held at the University of Southampton,
September 2008), Oxford, Archaeopress, p. 9-18.

Nowak Przemystaw, 2020, « Uwagi krytyczne o dokumencie i pieczeci Wiadystaw
Hermana » [« Remarques critiques sur le document et le sceau de Wiadystaw
Herman »], Przeglgd Historyczny [Regard historique], vol. 111, n°® 1, p. 141-158.

ParcuEm Marek (abbé), 2016, « Biblijne korzenie legendy o smoku wawelskim, czyli
podanie o catozercy z ,Kroniki polskiej” Wincentego Kadtubka i p6zniejszych
polskich przekazow kronikarskich w relacji do ,Opowiadania o wezu ” z Ksiegi
Daniela (Dn 14, 23-27) » [« Les racines bibliques de la légende sur le dragon du Wavel,
ou la relation sur 'holophage de la Chronique Polonaise de Vincent Kadtubek et les
textes chronistiques polonais postérieurs en relation avec le récit sur le serpent du
livre de Daniel (Dn 14, 23-27) »], Studia Gdanskie [Etudes de Gdansk], vol. XXXVIII,

p. 17-48.

Pastoureau Michel, 2004, Une histoire symbolique du Moyen Age occidental, Paris,
Seuil.

PrEzia Marian, 1971, « Legenda o smoku wawelskim » [« La légende du dragon du
Wawel »], Rocznik krakowski [Annales cracoviennes], vol. XLII, p. 21-31.

PiecH Zenon, 1993, Ikonografia pieczeci Piastow [« Liconographie des sceaux des
Piasts »], Cracovie, Universitas.

PiecH Zenon, 1997, « O pieczeciach, herbach i monetach Przemysta II (Uwagi
dyskusyijne) » [« A propos des sceaux, des armoiries et des monnaies de Pzemyst II
(remarques dans la discussion) »], dans J. J. Krzyzaniakowa (éd.), Przemyst II.
Odnowienie Krolestwa Polskiego [Przemyst II. Le renouveau du royaume de Pologne],
Posnan, Publikacje Instytutu Historii UAM, p. 181-198.

SucHopoLski Stanistaw, 1981, Denar w kalecie. Trzy pierwsze stulecia monety polskiej
[Le Denier dans la bourse. Les trois premiers siecles de la monnaie polonaise],
Wroctaw / Varsovie / Cracovie / Dantzig, Zakltad Narodowy im. Ossolinskich
Wydawnictwo Polskiej Akademii Nauk.

SucHopoLski Stanistaw, 2017, « Bolestaw Smiaty i Wtadystaw Herman w $wietle swoich
monet, czyli co numizmatyka wnosi do poznania historii Polski w drugiej potowie

XI wieku » [« Boleslas le Téméraire et Wiadystaw Herman a la lumiere de leurs
monnaies ou qu'est-ce que la numismatique apporte a la connaissance de I'histoire
de la Pologne durant la seconde moitié du xi€ siecle »], dans L. P. Stupecki,

P. Sierzega, A. Rozwatka et M. Dzik (éds), Recepcja i odrzucenie. Kontakty
miedzykulturowe w $redniowieczu [Réception et Rejet. Contacts interculturels au
Moyen Age], Rzeszow, Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, p. 167-181.



IRIS, 412021

SuchopoLski Stanistaw, 2018, « Monety Bolestawa Smiatego w $wietle skarbu
znalezionego w Wislicy » [« Les monnaies de Boleslas le Téméraire a la lumiére du
trésor trouvé a Wislica »], Witold Garbaczewski, Roman Macyra, Pienigdz i banki w
Matopolsce [Argent et Banques en Petite Pologne], Posnan, Wydawnictwo Muzeum
Narodowego w Poznaniu, p. 151-180.

NOTES

1 Duc de Pologne de 1058 a 1076, roi de Pologne de 1076 a 1079.
2 Duc de Pologne de 1079 a 1102.

3 Duc de Pologne de 1102 a 1138. A sa mort, il partage la Pologne entre ses
fils, ce qui ouvre la voie a une période de divisions territoriales qui durent
jusquen 1295.

4 Duc de Grande-Pologne (centre-ouest, région de Poznan) de 1138 a 1179 et
de 1181 a 1202 (uniquement dans le nord de la région), duc de Petite-Pologne
(sud, région de Cracovie) de 1173 a 1177, de 1190 a 1191 et de 1198 a 1202.

5 Duc de Sandomierz (sud-est) de 1194 a 1227, duc de Petite-Pologne de 1194
a 1198, de 1202 a 1210 et de 1211 a 1127.

6 Roi de Hongrie de 1172 a 1196.
7 Duc de Grande-Pologne de 1239 a 1247 et de 1257 a 1279.
8 Duc de Sieradz (centre) de 1261 a 1288, duc de Cracovie de 1279 a 1288.

9 Duc de Grande-Pologne de 1279 a 1295, duc de Cracovie de 1290 a 1291,
duc de Poméranie de 1294 a 1296 et roi de Pologne de 1295 a 1296.

10 Couronné roi des Romains en 1099, empereur de 1111 a 1125.
11 Duc de Pologne de 1034 a 1058.
12 1l s’agit de Vladislav II de Bohéme, duc de 1140 a 1158 et roi de 1158 a 1172.

13 Lalangue polonaise possede le mot catozerca, une traduction miroir
forgée par l'historien Oswald Balzer (1935, t. II, p. 199). En Anglais,
holophagus est souvent traduit par whole-eater.

AUTHOR

Adrien Quéret-Podesta

Polska Akademia Nauk, Instytut Stawistyki, Zaktad Historii (Académie polonaise
des sciences, Institut d’études slaves, département d’histoire)


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2216

IRIS, 412021

IDREF : https://www.idref.fr/166794880
ISNI : http://www.isni.org/0000000401628297



Représentation(s) et fonction(s) d'un dragon
nommeé Tarasque dans des réecritures
medievales de la Vie de sainte Marthe

Representations and Function of a Dragon Named Tarasque in Medieval
Rewritings of Saint Martha’s Life

Maria Angeles Llorca Tonda
DOI:10.35562/iris.2237

Copyright
CCBY-SA4.0

ABSTRACTS

Francais

Lobjectif de cette étude est, dans un premier temps, d’'analyser les
représentations du dragon dans différentes versions médiévales de la Vie de
sainte Marthe. Ainsi, nous passerons en revue le texte latin de la Vie de
sainte Marthe de la pseudo-Marcelle, celui de la Légende dorée de Jacques
de Voragine, quatre versions catalanes de la Vie — manuscrit de la BnF (M.
es. 44), manuscrit de El Escorial (N-III-5), manuscrit de Vic (c. 174L)

et l'incunable Flos sanctorum romangat (i) — et le poéme en anglo-normand
de Nicole Bozon, La vie seint Martha. Uanalyse comparative de la
représentation du dragon dans les versions énumérées ci-dessus nous
meénera, dans un deuxiéme temps, a nous questionner sur la fonction de la
Tarasque dans les textes de la Vie de sainte Marthe analysés.

English

The objective of this study is, first of all, to analyse the representations of
the dragon in different medieval versions of Saint Martha’s Life. Thus, we
will review the Latin text of Saint Martha’s Life assigned to Marcelle, that of
The Golden Legend of Voragine, four Catalan versions of Life—manuscript of
the BnF (M. es. 44), manuscript of El Escorial (N-III-5), manuscript of Vic

(c. 174L) and the incunabula Flos sanctorum romangat (i)—and the poem in
Anglo-Norman by Nicole Bozon La vie seint Martha. The comparative
analysis of the representation of the dragon in the versions listed above will
lead us, secondly, to question the function of the Tarasque in the texts of
Saint Martha’s Life analysed.

INDEX




IRIS, 412021

Mots-clés
dragon, Vie de sainte Marthe, réécritures, Légende dorée, textes catalans,
textes anglo-normands

Keywords
dragon, Saint Martha’s Life, rewritings, Legenda aurea, Catalan texts, Anglo-
Norman texts

OUTLINE

L'épisode de la Tarasque dans quelques réécritures de la Vie de sainte
Marthe médiévale

Fonction de la Tarasque dans les différentes versions

Conclusion

TEXT

TARASQUIE, subst. fém. A. -
[Dans les légendes
provencales]| Animal fabuleux,
tenant du dragon, du crocodile
et du serpent, qui sévissait
dans le Rhone et ses alentours,
et qui fut dompté par sainte
Marthe ; p. méton., mannequin
représentant cet animal,
promené en procession a
Tarascon notamment, a la
PentecoOte et a la Sainte-
Marthe L.

1 La littérature hagiographique est riche en dragons 2. En effet, les vies
et légendes des saints ne manquent pas de mettre en scene cette
béte. Dans la Légende dorée de Jacques de Voragine, le dragon est le
troisieme dans le rang des animaux les plus cités : on y compte plus
d’'une cinquantaine de références a cet animal merveilleux. Parmi ces
bétes fabuleuses, il faut compter la Tarasque, un dragon a nom
propre qui doit sa notoriété au récit de la Vie de sainte Marthe.



IRIS, 412021

2 Le texte le plus ancien consacré a la sainte provencale a introduire la
Tarasque est celui de la Vie de sainte Marthe, dite du Syntique ou de
la pseudo-Marcelle, dont la rédaction se situe entre 1174 et 1210
(Olivier, 2010, p. 94). Cette tradition inspira Jacques de Voragine et
Vincent de Beauvais, deux des grands compilateurs de Vies de saints
du Moyen Age. La Légende dorée du dominicain Jacques de Voragine,
écrite en latin, vers 1260, connft tres tot des réécritures dans
plusieurs langues vernaculaires, dont le catalan qui en donna une
version a la fin du xu€ sieécle. Au xiv® siécle, le frére mineur Nicole
Bozon écrit une Vie seint Martha en anglo-normand, inspirée a son
tour de Jacques de Voragine.

3 Lobjectif de cette étude est, dans un premier temps, d'analyser les
représentations que différentes réécritures mediévales de la Vie de la
sainte offrent de cet animal. Ainsi, nous étudierons la Vie de
sainte Marthe dite de Marcelle (M par la suite), éditée par Véronique
Olivier (2010), celle de la Légende dorée de Jacques de Voragine (LA
par la suite), éditée par Giovanni Paolo Maggioni (1998), quatre
versions catalanes de la Vie — manuscrit de El Escorial (N-11I-5)3
(E par la suite), manuscrit de la BnF (M. es. 44), dont Coromines et ses
collaborateurs ont donné une édition en 1977 sous le titre Vides de
sants rosselloneses (VSR par la suite), manuscrit de Vic (c. 174L) (V par
la suite), édité par Rebull (Llegenda auria, 1976), et I'incunable Flos
sanctorum romangat (i) (FSR par la suite), publié par Johan Rosenbach
en 1494 a Barcelone et édité par Camara (2013) — et le poéme en
anglo-normand de Nicole Bozon, La Vie seint Marthe (NB par la suite),
édité par Amelia Klenke (1947). Lanalyse comparative de la
représentation du dragon dans les versions énuméreées ci-dessus
nous menera, dans un second temps, a nous questionner sur la
fonction de la Tarasque dans les réécritures de la Vie de sainte Marthe
choisies, ainsi qu'a répondre a la question : comment et pourquoi les
rédacteurs ont-ils adapté la Tarasque et qu'est-ce que cela dit des
publics auxquels ils s'adressaient ?



IRIS, 4112021

L'épisode de la Tarasque dans
quelques réécritures de la Vie de
sainte Marthe médiévale

4 L'épisode de la Tarasque est sans doute 'un des plus caractéristiques
de la vie de sainte Marthe et I'un des plus romanesques. Bien que,
comme le souligne Alain Boureau, la plupart des saints prédicateurs
— catégorie a laquelle appartient sainte Marthe — « vainquent des
serpents ou des dragons, images du mal qu'ils dominent » (1984,

p. 189), cet événement de la vie de la sainte la distingue et prend une
grande importance car, désormais, elle sera attachée a un territoire
précis de la Provence, Tarascon, ou le dragon Tarasque est le
protagoniste d'une longue tradition populaire (Dumont, 1987).

5 Comme le fait remarquer Véronique Olivier, en faisant allusion a la
version latine, dite de Marcelle :

Si le theme du dragon maitrisé a l'aide du signe de la croix et de 'eau
bénite puis attaché avec une ceinture est tres commun en
hagiographie, cet épisode nous semble pourtant original. La
Tarasque y est longuement décrite. Cette description la situe dans le
décor de Tarascon et lui donne de nombreux attributs. [...] Le fait de
parler de la taille d'un dragon n'est pas commun dans les textes
hagiographiques. De plus, un mot provencal, taravos, ce qui signifie
tariere, est utilisé pour décrire le dragon. Ceci laisse sous-entendre
qu’il s’agit d'un dragon dont les attributs ont été fixés avant la
rédaction de la Vie de Marthe en latin. (2010, p. 59-60)

6 En effet, cette nouvelle dimension que la Tarasque offre a la sainte
absorbe définitivement le personnage évangélique et lui octroie une
force d'expansion extraordinaire, comme le souligne Frangois
Delpech : «[...] alors que Marthe n’était apparue jusqu’alors que
comme une figure effacée dans 'ombre du Christ et de Madeleine,
elle passe, grace essentiellement a la Tarasque, au premier plan et
devient 'un des héros du christianisme conquérant. » (1986, p. 59)

7 Les versions latines, celles de Marcelle et de Jacques de Voragine,
tout comme les versions vernaculaires catalanes ou encore le texte
anglo-normand de Nicole Bozon, reprennent longuement I'épisode de



IRIS, 412021

la Tarasque 4. Les unes avec beaucoup plus de précision que les
autres, il faut le souligner. C'est sans doute dans le texte dit de
Marcelle que cet épisode est décrit avec le plus grand détail et les
versions qui en dérivent ne manquent pas de lui accorder la place que
ce passage mérite dans le récit de la Vie de la sainte. Mais, méme si
toutes les versions analysées reproduisent assez fidelement cet
épisode de la Tarasque, il faut remarquer que dans les différentes
réécritures nous trouvons des éléments a nuancer.

8 Ainsi, pour ce qui est de la description de la demeure du dragon,
M offre des détails géographiques assez précis : le dragon se trouve
en bordure du Rhone, pres d'un immense rocher, dans un certain bois
entre Arles et Avignon, du coté de la région occidentale. LA reprend
cette localisation, mais ne précise pas qu'il s'agit du coté ouest de la
région, ni ne mentionne non plus aucun rocher. En ce qui concerne
les réécritures catalanes, E, VSR et V coincident pleinement avec LA,
et FSR néglige, sans doute par souci de brievete, la référence au bois
que les autres versions catalanes ne manquent pas d'introduire. Plus
significative apparait a nos yeux la version anglo-normande NB qui
réduit encore plus les informations sur 'emplacement de I'habitat du
dragon et le restreint a la mention « a cele tere », cest-a-dire la
région de Marseille, seule référence toponymique utilisée dans
lintroduction a la Vie que l'auteur du texte reprend par cette
anaphore lors de la description de I'épisode du dragon.

9 De la méme maniere, la description physique de la Tarasque est
largement précisée dans les différentes versions. M la définit comme
un gigantesque dragon, entre I'animal et le poisson, plus gros qu'un
beeuf, plus long qu'un cheval, avec la bouche et la téte d'un lion, les
dents acérées comme une épée, une criniere de cheval, le dos
tranchant comme une hache, des écailles hérissées coupant comme
des tarieres, qui possede six pieds et des griffes d'ours, une queue de
deux-cent-quatre-vingt-cinqg viperes et est fortifié par deux
boucliers de chaque coté comme une tortue. Pour Jacques de
Voragine, il s'agit d'une béte mi-animal, mi-poisson, plus grosse qu'un
beeuf, plus longue qu'un cheval, avec des dents aiguisées comme des
épées, et cuirassée des deux cOtés comme une tortue. Le dominicain
abreége la description physique de la béte par rapport a M. Il en va de
méme pour les versions catalanes E, VSR et V qui suivent de pres le
texte de Jacques de Voragine. FSR se montre beaucoup plus concis



IRIS, 412021

10

11

que ses modeles précédents et précise seulement la condition
aquatique et terrestre du dragon, sa taille comparée a celle d’'un
cheval et le fait qu'il possede des dents tranchantes comme une épée.
Il faut souligner a propos des versions catalanes que toutes les quatre
ajoutent un attribut qui n'apparait ni dans M, ni dans LA : le dragon
des versions catalanes posséde des cornes® de chaque coté. NB ne
manque pas de décrire la Tarasque comme une béte mi-poisson,
mi-animal, avec des dents grandes, longues et tres crochues, et un
corps plus gros que celui d'un beeuf et plus long que celui d'un cheval.

Il est intéressant de remarquer que dans la version anglo-normande
de la Vie de sainte Marthe, Nicole Bozon anticipe tout au début de
'épisode du dragon les deux grands traits qui caractérisent I'animal :
il est « hideux et félon ». Il entre ensuite dans les détails de la
description physique qu'il alterne avec la description de la voracite de
la béte — a qui « De peu lui servait au diner un ceuf » — et de sa
férocité. Il renvoie notamment aux pouvoirs de ses excréments : « La
fiente qu'il jeta par derriére / Etait si ardente et horrible / Qu'elle
brilait / Tout ce qu'elle touchait », ainsi qu’a la peur qu’elle suscite
chez les gens du lieu et a son pouvoir destructeur, car le dragon
n’hésite pas a tuer des hommes et a faire couler des bateaux.

NB rejoint la voie tracée par le texte dit de Marcelle ou les références
a la puissance et a la cruauté de la Tarasque sont tres présentes,
particulierement lorsqu'’il nous est dit que ni des gens et des peuples
armés, ni douze lions ou tout autant d'ours ne suffisaient a anéantir le
dragon et qu'il terrorisait les habitants et les animaux domestiques.
Sur cet aspect, LA et les quatre versions catalanes de la Vie sont plus
concises et se bornent simplement au fait que le dragon tuait tous
ceux qui traversaient le fleuve et faisait couler les navires.

Six des sept versions analysées introduisent des informations
concernant les origines du dragon : M, LA, E, VSR, V et FSR. M le fait a
la fin de I'épisode, apres avoir raconté l'action de la sainte vis-a-vis du
dragon. En revanche, toutes les autres réécritures modifient la
structure de I'épisode et font appel a la généalogie de la Tarasque
juste apres sa description physique et avant le récit du miracle de
sainte Marthe. Selon Louis Dumont, 'auteur de la Vie dite de Marcelle
ne fait qu'introduire « un hors-d'ceuvre d’érudition » ayant pour but

« une premiere tentative, heureusement avortée, de réduction de la
Tarasque a quelque chose de plus connu et de plus respectable »



IRIS, 412021

12

(1987, p. 163-164) qu'un simple dragon local, en situant cette
généalogie a la fin du récit de I'épisode de la Tarasque. Jacques de
Voragine, comme le souligne encore Louis Dumont, s'étant apergu de
cette extravagance, a opté pour intercaler judicieusement dans le
texte cette explication sur les ancétres du dragon (ibid., p. 163). Ainsi,
tous ces textes nous présentent la Tarasque comme étant de la race
de celui qui est appelé Léviathan dans le livre de Job et qui engloutit
les fleuves. Elle était venue par la mer de Galatie d’Asie, parce quelle
avait été engendrée par le Léviathan, un serpent aquatique tres
féroce, et par le Bonachus, un animal de Galatie qui menace ses
poursuivants de ses excréments. Ce dernier les lance d'un trait a une
grande distance et tout ce qui est touché prend feu. A la différence
de M, de Jacques de Voragine et des compilateurs catalans, Nicole
Bozon n'évoque aucune filiation du dragon. Nous essaierons
d’élucider plus loin dans quel but.

Le récit du miracle de la sainte vis-a-vis du dragon n'est pas présenté
exactement de la méme maniére dans les différents textes. Dans M, la
sainte « amie de Dieu, hotesse du Christ, ayant confiance en son vrai
hote », dont les habitants ont entendu vanter les miracles et les
exorcismes, est priée de leur venir en aide pour se débarrasser de la
béte. LA reprend a son tour le fait que la sainte vient secourir des
paysans, parce que ceux-ci la réclament. Dans NB, c'est la sainte qui,
ayant entendu les ravages causés par la Tarasque, promet aux
habitants de la contrée qu'elle va les secourir et prend l'initiative.
Cependant, les versions catalanes omettent ce détail et nous disent
simplement que sainte Marthe va a la rencontre du dragon, sans plus
de précisions. Une fois que Marthe pénetre dans la forét, toutes les
versions coincident sur le fait quelle soumet le dragon, qui est en
train de dévorer un homme, en lui jetant de I'eau bénite et en
brandissant une croix. Remarquons sur ce passage que NB introduit
un élément qui n'est pas présent dans les autres versions, a savoir les
pouvoirs que les symboles chrétiens exercent sur le dragon et leurs
effets sur la béte : « Quand cette béte aussi maudite / La vertu sentit
de I'eau bénite / Et devant elle vit la croix / Alors elle lancga un hideux
cri. » Une fois la béte maitrisée, Marthe I'attache avec sa ceinture, tel
un agneau, et l'offre aux gens du peuple qui la déchiquetent a coup de
lances et de pierres. Finalement, toutes les versions, a 'exception

de NB, expliquent comment le lieu, ou le dragon appelé Tarasque fut



IRIS, 412021

13

14

vaincu, prend désormais le nom de Tarascon a la place de Nerluc,
toponyme original dont on explique l'origine dans toutes les versions,
sauf dans celle en anglo-normand.

L’analyse des représentations de la Tarasque dans le corpus des Vies
de sainte Marthe choisi traduit la précision, vis-a-vis de M, avec
laquelle cet épisode est repris par les compilateurs et auteurs
postérieurs et, en méme temps, met en évidence de menues variantes
par rapport a 'hypotexte qui invitent a la réflexion. LA, les réécritures
catalanes et NB présentent des transformations quantitatives par
reduction (Goullet, 2005, p. 94), concretement des opérations de
concision au niveau microstructurel qui consistent a réduire des
phrases ou des groupes de mots, a un moindre niveau chez LA

— Jacques de Voragine est le seul parmi les compilateurs de
legendae novae du xu© siecle a reproduire presque intégralement les
épisodes qu'il juge intéressants (Boureau, 1984, p. 96-108) ; il reste
ainsi fidele a ses modeles qu’il modifie parfois partiellement « par
souci de clarté ou pour produire certains effets particuliers »
(Goullet, 2005, p. 129) — et de maniere plus significative chez les
compilateurs catalans, et notamment FSR. Quoique NB présente a
son tour des transformations par concision par rapport a M

— rappelons ici que nulle allusion a la généalogie de la Tarasque
n‘apparait dans NB et aucune mention a l'origine du toponyme
Tarascon n'est introduite —, la version anglo-normande ne se prive
pas, en méme temps, de certains ajouts. Ainsi, a l'aide de ce que
Monique Goullet appelle « des techniques daugmentation » (2005,
p. 107) et, concretement, 'expansion par microadditions, Nicole
Bozon réussit, tout en respectant l'univers diégétique original, a
l'élargir et a le compléter.

Fonction de la Tarasque dans les
différentes versions

Est-il possible, a partir des pistes que I'analyse de 'épisode de la
Tarasque a mis en relief, d'expliquer la fonction et le sens que prend
le dragon dans ces Vies de sainte Marthe ? Si, comme le fait
remarquer Monique Goullet (2005, p. 106), toute transformation des
aspects quantitatifs et structurels entraine a son tour des
changements conceptuels plus ou moins importants dans les Vies, il



IRIS, 412021

15

reste a vérifier dans quelle mesure ces changements formels
introduits dans I'épisode du dragon affectent le sens et la fonction de
la Tarasque dans chacune des versions.

Les saintes et saints sauroctones sont nombreux dans la longue
tradition hagiographique. Déja les Acta martyrum, qui recueillent les
actes authentiques des martyrs, hébergent des dragons ou grands
serpents issus des référents littéraires bibliques de la Genese et de
I'Apocalypse (Godding, 2000, p. 147-148). Les Vies de saints
apocryphes, ainsi que les récits meérovingiens, ne manquent pas non
plus de guivres. Lorsque l'auteur de la Vie de sainte Marthe introduit
'épisode du dragon dans son récit de la fin du xu® siecle, il ne fait
donc quemprunter un lieu commun hagiographique que les auteurs
des Vies répétaient. Mais les détails et précisions qu'il donne de la
béte octroient une originalité particuliere au récit et nous amenent a
réfléchir a la fonction que la Tarasque acquiert dans cette Vie. S'il est
vrai que M introduit tout a la fin de I'épisode du dragon un « hors-
d'ceuvre d’érudition » (Dumont, 1987, p. 163) et s'attache a octroyer au
dragon une origine hybride, allant chercher a la fois dans la Bible et
dans les bestiaires — « generatus a Leviathan [...] et a

Bonaco animali » —, dans une tentative de réduction de la Tarasque a
un référent connu, son entreprise ne réussit pas. La Tarasque
apparait dans ce texte comme ayant des caractéristiques physiques
trés précises et comme le signale Louis Dumont : c'est grace « a ces
maladresses [de 'auteur tarasconnais que] nous possédons pour cette
époque ancienne un portrait précieux de la Tarasque [rituelle] » (ibid.,
p. 164). Le fait de décrire minutieusement le draco octroie a la
Tarasque une identité propre. Il ne s’agit pas ici de la référence au
serpent biblique et de l'identification avec le diable — comme cCest le
cas dans d’autres Vies de saints ou saintes, comme celle de sainte
Marguerite par exemple —, et encore moins du monstre des
bestiaires. La béte de la Vie de sainte Marthe de la pseudo-Marcelle
est un dragon mythique de tradition folklorique dont la description

« semble supposer l'effigie rituelle » (ibid., p. 161) et reflete nettement
des faits locaux particuliers 6. Ce dragon folklorique, incarnant les
forces du chaos, est présent depuis le vi° siecle dans la tradition
hagiographique, comme en témoignent la Vie de saint Hilaire, la
légende de saint Georges (Godding, 2000, p. 156-157), ou encore la Vie
de saint Marcel qui a été étudiée par Jacques Le Goff dans son travail



IRIS, 412021

16

17

« Culture ecclésiastique et culture folklorique au Moyen Age : saint
Marcel de Paris et le dragon » (2013).

Que signifie alors la Tarasque dans la Vie de sainte Marthe dite de
Marcelle ? Le sens que le dragon tarasconnais prend dans la 1égende
de la sainte de Béthanie, il faut le rattacher, tout d’abord, a la volonté
de l'auteur de la Vie de réussir a intégrer Marthe a T'histoire de la
Provence du i€ siécle’, tout en rendant son récit crédible.
Remarquons a cet égard que la 1égende se forge a partir de 'existence
a Tarascon d'une église consacrée a la sainte de Béthanie, et surtout a
I'invention de ses reliques en 1187. A cela il faut ajouter I'importance
politique dont jouit la ville au xu® siecle (Duprat, 1940, p. 127). Le
dragon devient donc dans le récit de la Vie de sainte Marthe le lien
entre la sainte et la communauté tarasconnaise. En effet, comme le
souligne Louis Dumont : « Le facteur sociologique est fondamental :
la Tarasque est avant tout la béte éponyme, le palladium de la
communauté. » (1987, p. 227) La Tarasque possede donc une valeur
d’embleme. Ainsi, entre le dragon et la sainte s’établit une relation de
complémentarité, plutdt que d'opposition, marquée justement par la
coexistence du rite et de la 1égende (ibid., p. 224-225). Rappelons a cet
égard que, dans le texte de la Vie, la sainte vient a 'aide des paysans
qui sont terrorisés par la présence d’'une béte dévastatrice, mais
qu'elle ne la tue pas, elle la dompte, et dans une certaine mesure elle
pactise avec elle. C'est bien le peuple qui décide du sort de

la Tarasque.

Lorsque Jacques de Voragine réécrit la Vie de la sainte de Béthanie,
dans la deuxieme moitié du xm® siecle dans la Legenda aurea, il
s'applique a placer les explications sur les origines du dragon
directement apres la description de la béte — qui est d’ailleurs un peu
plus breve que celle donnée par M —, comme nous l'avons souligne
auparavant. Ces transformations vis-a-vis de M nous en disent long
sur le sens que prend le dragon dans le texte du dominicain, ainsi que
dans les versions des légendaires catalans qui en dérivent.
Lextravagance consistant a faire du dragon de sainte Marthe une
créature née de Leéviathan et de 'Onagre est assumée de bon gré par
Jacques de Voragine car, rappelons-le, celui-ci, dans son but de
convaincre et de persuader les fideles, utilise les histoires légendaires
des saints et saintes avec une fonction didactique, afin d’aider et
d'instruire le précheur. C'est pour cela que « tous les moyens étaient



IRIS, 412021

18

acceptés, y compris celui de l'utilisation de figures apparemment
bizarres, et notamment des monstres » (Castellana, 2000, p. 161), dont
les dragons qui acquierent dans la Légende dorée une fonction
canonique « sur le plan de l'acceptation réciproque établie de facto
entre le prétre et le fidele » (ibid., p. 162). En situant le commentaire
sur la généalogie de la Tarasque tout de suite apres la description
physique de la béte, il se détourne de M et fait du dragon rituel un
simple dragon démoniaque muni a son tour d’'une fonction de

« spectacularisation » (ibid., p. 161). La fonction que prend la Tarasque
dans LA devient encore beaucoup plus notoire dans les versions
catalanes. En effet, non seulement les compilateurs catalans
réduisent les détails physiques de la Tarasque — notamment FSR —,
mais encore ils négligent dans leurs versions d’autres aspects, tel le
fait que la sainte est priée par les gens du peuple de leur venir en aide
pour vaincre la Tarasque, des détails sur la localisation de la demeure
du dragon, ou encore les références a la puissance et a la cruauté de
la Tarasque, sans doute en raison de la brieveté narrative qui
caractérise les legendae novae par rapport aux légendes
hagiographiques antérieures au xm® siécle 8, et parce que leur but est
d’agir comme des instruments de prédication efficaces, ce qui les
vouent également a la concision.

Les transformations que présente 'hypertexte de Nicole Bozon par
rapport a M, LA et les versions catalanes concernent, d'un coté, les
omissions : celle de la référence a Tarascon a la fin de I'épisode

— éliminant tout rattachement de la sainte a ce lieu précis —, ou
encore la suppression de I'explication de la filiation du dragon. D'un
autre cOté, on trouve des additions concernant la description de la
béte, surtout celles en rapport avec la voracité, la férocité et la
capacite destructrice de la Tarasque, ainsi que celles concernant les
effets que les instruments utilisés par la sainte pour dompter le
dragon — l'eau bénite et la croix — exercent sur la béte. A cela il faut
ajouter encore un élément important par rapport a M et LA : la sainte
n'est pas priée par le peuple de venir a son aide, cest elle-méme qui,
volontairement, connaissant les ravages provoqués par la béte, vient
au secours des paysans. Le portrait que Nicole Bozon trace du dragon
s’écarte de celui de la Tarasque locale du texte de Marcelle, mais aussi
de celui de la béte-démon de LA et des compilateurs catalans. Privé
de son appartenance locale et de sa généalogie biblique et



IRIS, 412021

encyclopédique, que devient alors le dragon de sainte Marthe chez
Nicole Bozon ? Nous sommes tentées de voir dans cette réécriture
en vers ? du xiv¢ siécle une image hybride du dragon romanesque et
du dragon hagiographique. Il ne faut pas oublier que la tradition
hagiographique anglo-normande connut un grand essor aux xu® et
xi® siecles. Pousse par le souci de vulgariser des vies de saints et de
saintes, afin de les diffuser aupres d'un public profane peu féru de
culture latine, le milieu clérical a recours a la traduction des textes
édifiants (Laurent, 1998), comme c’est le cas ici de Nicole Bozon. Ainsi,
le genre hagiographique délivré de sa dimension exclusivement
liturgique et paraliturgique fait un pas décisif et entre de plein droit
dans la littérature de fiction (Goullet, 2005, p. 146). Il prend désormais
une nouvelle dimension qui vient se joindre a celle de 'édification qui
lui est inhérente : celle de plaire (Laurent, 1998). Voués a ce double
dessein d’instruire et de divertir, les auteurs conjuguent des
stratégies narratives et discursives propres aux Vies de saints et de
saintes avec celles propres aux genres profanes, produisant ainsi des
interférences entre matieres littéraires (Trachsler, 2000, p. 10). Le
texte de Nicole Bozon fait I'objet d'une réécriture qui, tout en
respectant I'hypotexte dont il s'inspire, se permet quelques petites
retouches et annexe un certain nombre de motifs narratifs et
descriptifs qui, dans I'épisode de la Tarasque, sont assez notoires et
ne sont pas sans rappeler d'autres célebres dragons profanes. Le
dragon de NB est « félon » comme la créature décrite dans Yvain ou
le chevalier au Lion : « venimeuse et féelonne » (Chrétien de Troyes,
1994, p. 420) et « hideux » comme celui décrit dans le

roman arthurien Floriant et Florette (2003, p. 418), ou encore la béte
de Tristan qui est « la plus hideuse qu'il y est au monde » (Bédier 1,
2004, p. 23). Aussi bien le dragon tristanien que celui de NB poussent
des hurlements affreux au moment de leur défaite : le dragon de
Tristan « pousse une derniere fois son cri horrible et meurt » (ibid.,
p. 24) et la Tarasque jette « un hideux cri » avant de se soumettre a la
sainte. Le dragon de la Vie seint Martha, en adoptant un caractere
plus romanesque, accorde a 'auteur la possibilité de valoriser le
personnage de la sainte et de lui accorder une exemplarité plus
grande : Marthe devient ainsi, littéralement, une héroine, selon les
gotts littéraires de I'époque.



IRIS, 412021

Conclusion

19 Lanalyse des réécritures meédiévales de la Vie de sainte Marthe nous a
permis de vérifier que les transformations formelles introduites dans
les hypertextes affectent la fonction de la Tarasque dans chacune des
versions et lui octroient des sens différents. Ainsi, le dragon local et
rituel de la pseudo-Marcelle devient dragon biblique agrémente
d’érudition dans la Légende dorée et les versions catalanes du
légendaire. Le dragon de NB totalement privé de son essence
premiere tarasconnaise se rattache plutot aux dragons romanesques
des textes profanes. Ces transformations conceptuelles vis-a-vis de la
Tarasque traduisent évidemment la volonté de la part des
compilateurs d’adapter leurs textes au public auquel ils s'adressent et
au contexte culturel dans lequel ils s'inscrivent. En effet, ils usent de
toutes les ressources littéraires pour adapter la Tarasque aux
mentalités médiévales et ainsi rendre son histoire immortelle, car il
ne faut pas faire tomber dans l'oubli ce qui constitue l'essence de
sainte Marthe : son rattachement a la Tarasque.



IRIS, 412021

M : Erat, tunc temporis, super Rodanum
iuxta rupem ingentem in quodam
nemore inter Arelatem et Auinionem
uersus occidentalem plagam draco
ingens, medius animal et medius piscis.
Qui multos transeuntes et
superuenientes in loco, homines, asinos
etiam et equos perimebat. Ueniebant ibi
gentes sepe et populi armati nec illum
perimere ualebant quando proiectus a
nemore in flumine latitabat. Eterat
grossier, boue, longior equo, os et caput
habens leonium, dentes ut spata acutos,
comas equinas, dorsum actum ut
dolabrum, squamas irsutas ut artauos
scindentes, semos pedes et ungues
ursinos, caudam uiperam, binis parmis
ut tortua utraque parte munitis.
Duodecim leones aut totidem ursi illum
superare nequibant. Cum autem incole
eum ullo modo preimere nequissent,
audierunt fama preconante beatam
Martham miraculis coruscantem et
etiam demonia eicientem. Et venerunt
ad eam rogantes ut venriret et
draconem a finibus suis reppelleret.
Pergens uero ad locum, Dei amica,
Christi hospita, confidens in uero
hospite suo, repperit draconem in
nemore, hominem quem

iugulauerat cemmedentem. Et ostenso,
draco stetit, uictus ut ouis, et beata
proprio cingulo eum alligauit. Et ilico, a
populis lanceis et lapidibus attritus

est totus.

Nuncpatur autem ab incolis draco ille
Taraschus. Unde locus ille abhinc
uocatus est Tarasconus. Qui antea
vocabatur Nerluc, id est niger lucus, eo
quod ibi erant nemora umbrosa et
nigra. Erat enim, utpote draco, ex
genere illius qui uocatur in libro lob
Leuiathian qui absorbuit fluuios. Et non
miratur, sed habuit fiduciam quod
influeret lordanis in os eius uenerat
enim per mare de Galatia Asie,
generatus a Leviathan qui est serpens
aquosus et ferocissimus et a Bonaco
animali. Bonacum animal Galatia regio
gignit. Quod, per spacium iugeris ut
spiculum digerit et quicquid tetigerit,
uelut incendium urit.

Ily avait, a ce moment-1a, sur le Rhone, prés d'un
immense rocher dans un certain bois entre Arles
et Avignon du coté de la région occidentale, un
gigantesque dragon, entre I'animal et entre le
poisson. Il anéantissait de nombreux hommes, des
anes et des chevaux qui traversaient et qui
passaient dans le lieu. Des gens et des peuples
armés venaient souvent la et ils ne pouvaient pas
I'anéantir puisqu'’il quittait la forét pour se cacher
dans le fleuve. Il était plus gros qu'un beeuf, plus
long qu'un cheval, il avait la bouche et la téte du
lion, les dents acérées comme une épée, une
criniére de cheval, le dos tranchant comme une
hache, des écailles hérissées coupant comme des
tarieres, six pieds et des griffes d'ours, une queue
de vipere et il était fortifié par deux boucliers de
chaque c6té comme une tortue. Douze lions ou
tout autant d'ours ne pouvaient le vaincre. Or,
alors que les habitants n'avaient pu 'anéantir
d’aucune facon, ils apprirent par la commune
renommeée que Marthe brillait par ses miracles et
quelle éliminait les démons. Ils allerent alors vers
elle pour la solliciter qu'elle vienne et quelle
repousse le dragon de leurs frontieres. Or, se
dirigeant vers le lieu, I'amie de Dieu, hotesse du
Christ, ayant confiance en son vrai hote, trouva le
dragon dans la forét en train de dévorer un
homme qu’il avait égorgé. Apres lui avoir

lancée [sic] l'eau bénite quelle avait apportée et lui
avoir montré le signe de la sainte Croix en bois, le
dragon se tint immobile, vaincu comme une
brebis, et la sainte 'attacha avec sa propre
ceinture. Immédiatement, il fut vaincu
completement par le peuple avec des lances et
des pierres.

Or, ce dragon est appelé Tarasque par les
habitants. C’est pourquoi ce lieu est appelé
Tarascon a compter de ce moment. Auparavant, il
était appelé Nerluc, c'est-a-dire bois noir, parce
quil y avait 1a des bois noirs et démoniaques. Ce
dragon était de la race de celui qui est appelé
Léviathan dans le livre de Job et qui a englouti les
fleuves. Ce n'est pas étonnant, car il avait
confiance que le Jourdain se jette dans sa bouche
puisqu’il était venu par la mer de Galatie d’Asie,
parce qu'il avait été engendré par le Léviathan, un
serpent aquatique et tres féroce, et par 'animal
Bonacus. La région de la Galatie engendre 'animal
Bonacus. Et a son propos, tout ce qu'il aura touché
et atteint comme un dard a une distance d'un
arpent, il le consume comme le feu .



IRIS, 412021

LA : Erat autem tunc temporis super
Rodanum in nemore quodam inter
Arelatem et Avinionem draco quidam,
medius animal, medius piscis, grossior
boue, longior equo, habens dentes ut spata
acutos, ut tortua utraque parte munitus,
qui latens in flumine omnes traseuntes
perimebat et naues submergebat. Venerat
autem per mare de Galatia Asye,
generatus a leuiathan, qui est serpens
aquosus et ferocissimus, et a bonacho
animali, quod Galatie regio gignit, quod in
sectatores suos per spatium iugeris
stercus suum uelut spiculum dirigit et
quidquid tetigerit uelut ignis exurit. Ad
quem Martha a populis rogata accedens
ipsumque in nemore quendam hominem
manducantem reperiens aquam
benedictam super eum iecit et crucem
quandam sibi ostendit. Qui protinus
uictus ut ouis stans a sancta Martha
proprio cingulo alligatur et illico a populo
lanceis et lapidibus perimitur. Vocabatur
autem draco ab incolis Tarascurus, unde
in huius memoriam locus ille adhuc
uocatur Tarasconus, qui antea uocabatur
Nerluc, id est niger lacus, eo quod ibi erant
nemora umbrosa et nigra.

E : Era en aquel temps sobre Rosa, en I
bosch, entre Arlet e Avinyo, I drach qui era
mig pex, mig béstia, pus gros que I bou, e
pus lonch que I caval, qui avia dents
taylants con espae, e avia corn de cad
part. E, estant en laygua amagat, él
auceya tots cels qui-n passaven, e faya
perir les naus. Era vengut per les mars de
Galicia, e fo engendrat en Asie per
Leviata, qui és serpent d'aygua molt
faréstega, e de Bonat, beéstie qui's fa en la
regid de Galicia, qui ha aytal natura que
aquels quil volen engegar per espay d'una
versane, geta la sua ferma, axi com a
cayrel, e tota res que toca crema, axi com
a foch.

Ala qual bestie ana santa Martha, e trob-
le en lo boscatge, que manyave I home. E
gita sobre lo drach aygua benejta, e
mostra-li la creu. On, mantinent, vengut
com a voyla, lo liga santa Martha ab la sua
cinta. E mantinent lo pobol lo alebea, ab
lances e ab peres. Era apelat aquel drac
Tarascha, per la qual béstia ha nom aquel
loch Tarasc. Era abans aquel loch apelat
Narluch, qui volia dir « Negre lach », per
so car aqui avia grans boscatges e negres.

Or il y avait a cette époque, en bordure du
Rhone, dans un bois entre Arles et Avignon, un
dragon mi-animal mi-poisson, plus gros qu'un
beeuf, plus long qu'un cheval, avec des dents
aiguisées comme des épées. Et cuirassé des
deux cOtés comme une tortue ; il se cachait dans
le fleuve, tuait tous ceux qui le traversaient et
coulait les navires. Il était venu par mer depuis la
Galatie d’Asie et avait été engendré par
Léviathan, un serpent tres féroce vivant dans
l'eau, et par un animal appelé onachus, qui nait
en Galatie : contre ceux qui les poursuivent, cet
animal jette ses excréments comme un dard a
une trentaine de metres, et tout ce qu'il touche,
il le briile comme s'il était de feu. A la priére des
populations, Marthe pénétra dans le bois et y
trouva I'animal en train de dévorer un homme ;
elle jeta sur lui de I'eau bénite et brandit une
croix contre lui. Aussitot le dragon, maté, se tint
tranquille comme une brebis. Sainte Marthe le
lia avec sa ceinture et il fut tué sur-le-champ par
le peuple a coups de lance et de pierres. Les
habitants de la région appelaient ce dragon

« Tarasque » et le nom de ce lieu en garde
mémoire : il s'appelle aujourd’hui encore
Tarascon et non plus comme autrefois Nerluc,
c'est-a-dire « noir lac », parce qu'il y avait la des

bois noirs et ombreux 2.

Il y avait en ce temps en bordure du Rhéne, dans
un bois, entre Arles et Avignon, un dragon mi-
poisson, mi-béte, plus gros qu'un beeuf, et plus
long qu'un cheval, qui avait des dents
tranchantes comme une épée, et avait des
cornes de chaque coté. Et, se cachant dans l'eau,
il tuait tous ceux qui passaient et faisait couler
les navires. Il était arrivé par les mers de Galatie,
et il avait été engendré en Asie par Léviathan,
qui est un serpent d’eau tres féroce, et Bonachus,
béte de la région de Galatie, qui possede une
telle nature que, a ceux qui veulent I'aveugler a
une distance d'un sillon, il jette sa fiente, comme
un carreau, et tout ce qu'il atteint briile comme
le feu.

Marthe alla vers cette béte et elle la rencontra
dans le bois en train de manger un homme. Elle
jeta sur le dragon de I'eau bénite et lui montra la
croix. Et, alors, vaincu comme une brebis, sainte
Marthe l'attacha avec sa ceinture. Et alors le
peuple le tua avec des lances et des pierres. Ce
dragon s’appelait Tarasque, et cest a cause de
cette béte que ce lieu est appelé Tarascon.
Auparavant ce lieu s'appelait Nerlac, qui voulait
dire « Lieu noir », car il y avait de grands

bois noirs 13,



IRIS, 412021

VSR : Era en aquel temps, sobre Rose, en un
bosc entre Arlet e Aviné un drach, qui era
mig pex e miya beéstia, plus gros que un bou,
e pus lonc que un caval, qui avia dents
talans con a espasa e avia corns de cada
part. E, estant en Uayga /amagat, él aucisia
sels qui-n passaven, e fasia perir les naus.
Era vengut, per les mars de Galacia, e fo
engenrat en Asia per Leviatan, que és
serpent d'aygua mot ferotya, e de Bonat,
beéstia que-s fa en la regid de Galacia, que ha
aytal natura: que aquels quil volen
enceguar per espasi d'una versana, geta la
sua fenda, ayxi con cayrel, e tota res que
toca crema, ayxi com a foc.

A'la qual beéstia ana senta Martha ; e troba-
la en lo boscatye, que menyava un home. E
gita sobre lo drach aygua beneseta, e
mostra-li una crou. On, mantenent, vengut,
con a feda lo ligua Senta Martha ab la sua
cinta. E mantenent lo pobol lo alebesa ab
lanses et ab peres. Era apelat aquel drach
Tarascha per la qual béstia a nom aquel loch
Tharasché. Era embans aquel loc apelat
Nerluc, que volia dir nere loc, per so cor
aqui havia grans boscatyes e negres.

V : Era en aquell temps sobre Rosa, en hun
bosch entra Arlet e Avinyé, un drach qui era
mig peys mig beéstia, pus gros que hun bou, e
pus lonch que hun cavall, qui avia dents
tallants com ha espasa; e avia corns de cada
part ; e, estant en l'aygua amagat, ell ouceya
tots cells qui-n pessaven, e feya perir les
naus. Era vengut per les mars de Gallicia, e
fo engenrat en Azia per Levita, qui és
serpent d'aygua molt feréstega, e de Benac,
bestia qui's fa en la regio¢ de Gallicia, qui ha
aytal natura que a aquells quil volen
encegar, per espay d'una vergana gita la sua
femta axi com a cayrell, e tota res que tocha,
crema axi com a foch.

Il y avait dans ce temps, en bordure du Rhone,
dans un bois entre Arles et Avignon un dragon,
qui était mi-poisson, mi-béte, plus gros qu'un
beeuf, et plus long qu'un cheval, qui avait des
dents tranchantes comme une épée et avait
des cornes de chaque coté. Et étant caché
dans l'eau, il tuait ceux qui passaient et faisait
couler les navires. Il était venu par les mers de
Galatie et fut engendré en Asie par Léviathan,
qui était un serpent d’eau tres féroce, et par
Bonachus, béte originaire de la région de
Galatie, qui possede une telle nature que, a
ceux qui veulent I'aveugler, il jette sa fiente
comme un carreau a une distance d’un sillon,
et tout ce qu'il atteint brille comme le feu.

Sainte Marthe alla vers cette béte et la trouva
dans le bois, en train de manger un homme.
Elle jeta sur le dragon de I'eau bénite et lui
montra une croix. Et alors vaincu, comme une
brebis sainte Marthe I'attacha avec sa ceinture.
Et alors le peuple le lapida avec des lances et
des pierres. Ce dragon était appelé Tarasque et
c'est a cause de cette béte que ce lieu a pris
comme nom Tarascon. Ce lieu était appelé
avant Nerluc, qui voulait dire lieu noir, parce

qu'il y avait de grands bois noirs 4,

Il y avait dans ce temps en bordure du Rhone,
dans un bois entre Arles et Avignon, un dragon
qui était mi-poisson, mi-béte, plus gros qu'un
beeuf et plus long qu'un cheval, qui avait des
dents tranchantes comme une épée ; et il avait
des cornes a chaque c6té ; et, étant dans 'eau
caché, il tuait tous ceux qui passaient et faisait
couler les navires. Il était venu par les mers de
Galatie et fut engendré en Asie par Léviathan,
qui était un serpent d’eau tres féroce, et par
Bonachus, béte originaire de la région de
Galatie, qui posséde une telle nature que, a
ceux qui veulent 'aveugler, il jette sa fiente
comme un carreau a une distance d’un sillon,
et tout ce qu'il atteint brille comme le feu.



IRIS, 412021

A'la qual bestia ana santa Martra, e troba-
la en lo boscatge, que menjave hun home; e
gita sobra lo drach aygua beneyta, e
mostra-li una creu. On, mantinent vengut,
com a ovella lo ligua santa Marta ab la sua
sinta; e, mantinent, lo poble lo allapida ab
lances e ab péres. Era apellat aquell drach
tarascha, per la qual béstia ha nom aquell
loch Tarascon. Era abans aquell loch apellat
Nerluch, qui volia dir negra lach, per co car
alli avia grans boscatges e negras.

FSR : Era en aquell temps sobre Roser,
entre Arlet e Avinyé un drach qui era mig
peix e mig bestia, aixi gran com un cavall, e
havia les dents tallants com spasa et havia
corns e matava los occells qui passaven e
fahia parir les naus. E aquell era vengut en
les mars de Gallicia e fonch engenrat en
Asia per Leviatan, qui és serpent daygua
molt feroca, e de bonacho, bestia que-s fa en
la regid de Gallicia, qui ha aytal natura que
en aquells quil volen seguir per spai de una
vessana langa la sua fempta aixi com a
cayrell e tot lo que toca crema aixi com

a foch.

A'la qual bestia ana sancta Martha e troba-
la en lo boscatge, que mejava un home, e
lanca- li de sobre aygua beneyta e mostra-li
la creu. E, encontinent, com a ovella, sancta
Martha lo liga ab la sua correja e lo poble lo
mata ab lances e ab pedres. Era apellat
aquell drach Tarasco per los habitadors de
aquella terra, per la qual bestia ha nom
aquell loch Tarascona. Era abans aquell
loch dit Nerlus, qui vol dir « negre », per ¢o
com aqui havia grans boscatges negres

e ombrosos.

Sainte Marthe alla vers cette béte, et elle la
trouva dans le bois en train de manger un
homme ; et elle jeta sur le dragon de 'eau
bénite et lui montra une croix. Et, alors vaincu,
comme une brebis sainte Marthe 'attacha avec
sa ceinture ; et alors le peuple le lapida avec
des lances et des pierres. Ce dragon était
appelé Tarasque, et cest a cause de cette béte
que ce lieu est appelé Tarascon. Ce lieu était
appelé avant Nerluc, qui veut dire lieu noir, car

il y avait la de grands bois noirs '°.

Iy avait dans ce temps en bordure du Rhone,
entre Arles et Avignon, un dragon qui était mi-
poisson, mi-béte, grand comme un cheval, et
qui avait les dents tranchantes comme une
épée et il avait des cornes et il tuait tous ceux
qui passaient et faisait couler les nefs. Et
celui-ci était venu par les mers de Galatie et fut
engendré en Asie par Léviathan, qui était un
serpent d'eau tres féroce, et par Bonachus, béte
originaire de la région de Galatie, qui possede
une telle nature que, a ceux qui veulent le
poursuivre, il jette sa fiente comme un carreau
a une distance d'un sillon, et tout ce qu'il
atteint briile comme le feu.

Sainte Marthe alla vers cette béte, et elle la
trouva dans le bois en train de manger un
homme ; et elle jeta sur le dragon de l'eau
bénite et lui montra une croix. Et, alors comme
une brebis, sainte Marthe I'attacha avec sa
ceinture et le peuple le tua avec des lances et
des pierres. Ce dragon était appelé Tarasque
par les habitants de cette terre, et c'est a cause
de cette béte que ce lieu sappelle Tarascon. Ce
lieu était appelé avant Nerluc, qui veut dire

« noir », car il y avait la de grands bois noirs

et sombres 6.



IRIS, 412021

NB : Avint issi ke un dragun

Ke trop fu hidous e feloun
Esteit manant en cele tere.

Unk de tel ne oy retrere.

L'une partie del gragoun
Apparut beste, Uautre pessoun.
Les denz aveit moult akuz,
Granz e longs, e crokuz.

Le cors aveit plus gros ke le buf.
Trop poy li serreit au diner un uf.
La feente k'il getta par derere
Fu si ardant e si fere

Ke par chalin ardereit

Quele chose ke touchereit.

Plus loung esteit ke nul chival
E cele beste fit tant de mal

Ke homme ne oseit par li passer,
Ne par tere ne par mer.

Kant il vout par tere ala

E home e femme devora.

E kant il vout il saveit estre

En les euwes pur mal encrestre.
Les nefes chargez reversa,

E plusurs genz a morte livera.
Kant Martha la chose oyt

De male remedi les promist.
Martha vint ; le dragoun trova
En un boys ou il devora

Un homme vif si le mangea.

E meintenant l'i fit Martha

De l'euwe benette envirouner,
E une croice a li mustrer.

Kant cele beste tant malet

La vertu sentit de 'euwe benet,
E devant li vit la croice,

Lors getta une hidouse voyce

E se suffrit par femme lier

Ke soleit avant la gent devorer.
La femme le tint en sa ceinture
Tant cum la gent li curent sure,
Les unes de lance, les autres de pere,
Siunt occis li malveis lere.
Tarascur fut appellee

Celi malveis en la countree.

Il est advenu qu'un dragon
Qui était tres hideux et félon

Demeurait dans cette terre.

Je m'ai jamais entendu parler d'un tel.
Une partie du dragon

Etait béte, l'autre poisson.

Il avait les dents tres tranchantes,
Grandes et longues, et crochues.

Il avait le corps plus gros qu'un beeuf.

De peu lui servait au diner un ceuf.

La fiente qu'il jetait par derriere

Etait si ardente et si terrible

Qu'’elle brilait

Tout ce quelle touchait.

Il était plus long qu'un cheval

Et cette béte fit tant de mal

Qu'aucun homme n'osait par-la passer,
Ni par terre, ni par mer.

Quand il le souhaitait, il allait par terre
Et il dévorait homme et femme.

Et quand il le souhaitait, il savait comment étre
Dans les eaux pour augmenter le danger.
Il renversait les navires chargés,

Et donnait la mort a beaucoup de gens.
Quand Marthe entendit cela

Elle promit de remédier a ce mal.
Marthe vint ; elle trouva le dragon

Dans un bois ot il dévorait

Un homme vivant et le mangea.

Et alors Marthe le fit

D'eau bénite envelopper,

Et lui montra une croix.

Quand cette béte aussi maudite

La vertu sentit de 'eau bénite,

Et devant elle vit la croix,

Alors elle langa un hideux cri

Et se fit attacher par la femme.

Celui habitué avant a dévorer les gens.
La femme le tint par sa ceinture

Jusqu'a ce que les gens accourent,

Les uns avec des lances, les autres avec des pierres,
Et ils ont tué le larron impitoyable.
Tarasque fut appelé

Ce mal dans cette contrée 7,

BIBLIOGRAPHY

Textes meédiévaux

Bozon Nicole, 1947, Three Saints’ Lives, €d. M. A. Klenke, St. Bonaventure (New York),
The Franciscan Institute.



IRIS, 412021

Camara 1 SEMPERE Héctor, 2013, El Flos sanctorum romancat. Edicio critica dels dos
incunables catalans de la Legenda aurea de Jacobus de Voragine, these de doctorat en
philologie catalane, université d’Alicante. Disponible sur <http: //hdl.handle.net/1004

5/74851>.

CHRETIEN DE TrOYES, 1994, (Euvres completes, Yvain ou le chevalier au Lion, éd.
D. Poirion, Paris, Gallimard, coll. « Bibliotheque de la Pléiade ».

El Escorial, Real Biblioteca del Monasterio de San Lorenzo de El Escorial, Ms. de
El Escorial N-III-5.

Floriant et Florette, 2003, éd. A. Combes et R. Trachsler, Paris, Honoré Champion.

JacQuEs DE VORAGINE / Iacopo pa Varazze, 1998, Legenda aurea, 2 vol., éd. G. P. Maggioni,
Florence, Edizioni del Galluzzo.

JacqQuEs DE VORAGINE, 2004, La Légende dorée, éd. A. Boureau et M. Goullet, Paris,
Gallimard, coll. « Bibliotheque de la Pléiade ».

Llegenda auria, 1976, éd. N. Rebull, Barcelone, Olot.

Ouvier Véronique, 2010, La Vie de sainte Marthe de Tarascon : édition, traduction et
analyse historique, mémoire de maitrise en histoire, Université du Québec a
Montréal. Disponible sur <https: //archipel.ugam.ca /2649 /1/M11273.pdf>.

Vides de sants rosselloneses, 1977, introduction J. Coromines, éd. Ch. S. Maneikis
Kniazzem et E. J. Neugaardy, Barcelone, Fundacio Salvador Vives Casajuana.

Etudes et texte du xx€ siécle

Bepier Joseph, 2004, Le Roman de Tristan et Iseut [1900-1905], édition numérique
disponible sur <www.alalettre.com /Beroul.trstanetiseut.htm>.

Bourrau Alain, 1984, La Légende dorée. Le systeme narratif de Jacques de Voragine,
Paris, Cerf.

CasteLLana Marcello, 2016, « Le regard du dragon dans la légende de saint Georges »,
dans J.-M. Privat (dir.), Dans la gueule du dragon. Histoire, ethnologie, littérature
[2000], Sarreguemines, Pierron, p. 159-172, édition numérique.

DerpecH Frangois, 1986, « De Marthe a Marta, ou les mutations d’'une entité
transculturelle », dans Y.-R. Fonquerne et A. Esteban (dir.), Culturas populares.
Diferencias, divergencias, conflictos. Actas del coloquio celebrado en la Casa de
Velazquez, los dias 30 de noviembre y 1-2 de diciembre de 1983, Madrid, Universidad
complutense, p. 55-92.

Dumonr Louis, 1987, La Tarasque. Essai de description d'un fait local d'un point de vue
ethnographique [1951], Paris, Gallimard.

Durrat Eugene, 1940, « Histoire des Légendes Saintes de Provence », dans Mémoire
de U'Institut historique de Provence, t. XVII, p. 118-198.


http://hdl.handle.net/10045/74851
https://archipel.uqam.ca/2649/1/M11273.pdf
http://www.alalettre.com/Beroul.trstanetiseut.htm

IRIS, 412021

GobbinG Robert, 2016, « De Perpétue a Caluppan : les premiéres apparitions du
dragon dans I'hagiographie », dans J.-M. Privat (dir.), Dans la gueule du dragon.
Histoire, ethnologie, littérature [2000], Sarreguemines, Pierron, p. 145-157, édition
numérique.

GouLLer Monique, 2005, Ecriture et réécriture hagiographiques. Essai sur les
réécritures de Vies de saints dans ['Occident latin médiéval (viré-xur® s.), Turnhout,
Brepols.

Laurent Francgoise, 1998, Plaire et édifier. Les récits hagiographiques composés en
Angleterre aux xi® et xi® siecles, Paris, Honoré Champion.

Le Gorr Jacques, 2013, « Culture ecclésiastique et culture folklorique au Moyen Age :
saint Marcel de Paris et le dragon », dans Pour un autre Moyen Age. Temps, travail et
culture en Occident : 18 essais [1977], Paris, Gallimard, édition numérique.

TrachsLER Richard, 2000, Disjointures et conjointures. Etude sur Uinterférence des
matiéres narratives dans la littérature francaise du Moyen Age, Tiibingen / Bile,
A. Francke Verlag.

NOTES

1 TLFi: Trésor de la langue francgaise informatisé, <www.atilf.fr/tlfi>, ATILF -

CNRS & Université de Lorraine, s. v. Tarasque.

2 Ce travail s'inscrit dans le projet de recherche FFI2017-83950-P, « La
literatura hagiografica catalana: fuentes, ediciones y estudios » du
Ministerio de Economia, Industria y Competitividad (Espagne).

3 La publication d'une édition de ce manuscrit sous la direction de Marinela
Garcia, Antoni Mas et Joan Perujo est prévue pour 2022 aux Publications de
I'Abadia de Montserrat (Barcelone).

4 Voir les textes en annexe.

5 Dans l'appareil critique de son édition de la Legenda Aurea, Giovanni
Paolo Maggioni rend compte de différents stades de rédaction que présente
le 1égendaire de Jacques de Voragine et des variantes qui y sont introduites.
Parmi ces variantes, Giovanni Paolo Maggioni signale que LAl introduit

et cornibus lors de la description du dragon (1998, p. 684), ce qui peut
expliquer que les versions catalanes se soient inspirées de cette rédaction
pour munir le dragon de cornes.

6 Rappelons ici que la Tarasque fait 'objet d'un rite local et populaire depuis
le Moyen Age : deux fois par an, a la Pentecote et le jour de la féte de sainte
Marthe (29 juillet), la Tarasque se promene en procession devant les


http://www.atilf.fr/tlfi

IRIS, 412021

habitants de Tarascon. A la Pentecote, elle se montre furieuse, renversant
tout, crachant le feu et pour la Sainte-Marthe, elle est enchainée a un ruban
bleu tenu par une petite fille.

7 N'oublions pas qu'il existe une longue « tradition de Provence », des
légendes sur I'évangélisation de ce territoire aux temps apostoliques
rattachées aux saints dits provencaux, auxquels viennent se joindre a
partir du xu® siecle Marthe, Marie-Madeleine, Lazare, Maximin et de
nombreux autres compagnons arrivés par mer de Béthanie et débarqués
miraculeusement en Provence.

8 ATlexception de Jacques de Voragine qui est le seul a reproduire souvent
ses modeles in extenso (Monique Goullet, 2005, p. 129).

9 La versification est I'une des caracteéristiques des textes hagiographiques
destinés a un public laic.

10 Nous ne citons pas ici une source médiévale, mais un roman moderne,
tres proche des sources.

11 Traduction de Véronique Olivier (2010, p. 156-157).

12 Traduction sous la direction d’Alain Boureau et Monique Goullet (Jacques
de Voragine, 2004).

13 Notre traduction.
14 Notre traduction.
15 Notre traduction.
16 Notre traduction.

17 Notre traduction.

AUTHOR

Maria Angeles Llorca Tonda

Université d’Alicante, Espagne

IDREF : https://www.idref.fr/18510150X

ISNI : http://www.isni.org/0000000065282134
BNF : https://data.bnf.fr/fr/16658493


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2249

Plantes et dragons

Plants and Dragons
Audrey Dominguez
DOI: 10.35562/iris.2217

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

Cet article a pour objectif de démontrer comment les caractéristiques
formant I'image du dragon sont employées pour la nomination et la
définition des plantes. Pour ce faire, les outils méthodologiques des
sciences de I'imaginaire, de la littérature et de la linguistique sont requis.
Dans un premier temps, l'article développe I'étude de I'étymologie latine
du nom dragon et de ses dérivés, signalant des liens persistants entre
I'image de 'animal mythique et celle de certaines plantes. Ensuite, 'article
étudie les noms francais et botaniques de plantes évoquant I'imaginaire du
dragon telles que la serpentaire, Dracunculus vulgaris Schott, l'estragon,
Artemisia dracunculus L. et le dragonnier, représentant des arbres du
genre des Dracaena Vand. ex L.

English

This article aims to demonstrate how the caracteristics creating the image
of the dragon are used for the nomination and the definition of plants.

To do so, the methodological tools of the science of the imaginary, of
litterature and of linguistic are requirred. At first, the article develops the
study of the latine etymology of dragon and its derivations showing the
persistent links between the image of dragon and the image of some plants.
Then, the article studies the french and botanical names of plants evoking
the imaginary of dragon such as the common dracunculus,

Dracunculus vulgaris Schott, the tarragon, Artemisia dracunculus L. and the
dragon tree, representing trees belonging to the genus of Dracaena Vand.
ex L.

INDEX

Mots-clés
dragons, plantes, botanique, littérature, linguistique, imaginaire



IRIS, 4112021

Keywords
dragons, plants, botanic, literature, linguistic, imaginary

OUTLINE

Découvrir les plantes associées au dragon dans la langue latine
Reconnaitre les plantes dragonesques en ancien francais

Distinguer les plantes dragonesques avec les botanistes de la Renaissance
Les plantes dragonesques au xvui® siecle

Utiliser les plantes dragonesques de nos jours

TEXT

1 Des travaux ont relevé un mytheme relatif a une créature reptilienne,
oscillant entre le serpent et le dragon, comme gardienne d'une plante
précieuse poussant dans une terre lointaine, voire légendaire
(Dominguez, 2020, p. 557). Ce mythéme propice au développement
d’un récit mythique invite a I'étude plus approfondie des
caractéristiques du serpent-dragon participant a la nomination et a la
définition de plantes.

2 Pour ce faire, nous employons les outils méthodologiques des
sciences de 'imaginaire, de la littérature et de la linguistique, déja
utilisés dans notre these (Dominguez, 2020). Nous rappelons que par
imaginaire, nous entendons I'« étude des structures de I'image ». Les
images sont décrites par le philosophe et théoricien de I'imaginaire,
Jean-Jacques Wunenbuger, de la facon suivante :

Les images forment en effet, des ensembles vivants qui se
structurent, se transforment, interagissent, et par la sont a méme de
solliciter notre attention, d'aiguillonner nos affects, d'infléchir notre
penseée. (2002, p. 7)

3 Afin de lister les traits persistants de I'imaginaire du dragon
structurant I'imaginaire de certaines plantes, nous étudierons
I'évolution étymologique des noms francais de végétaux évoquant les
dragons et les autres créatures reptiliennes qui pourraient
s’y apparenter.



IRIS, 412021

4 Nous commencerons par une étude étymologique du terme latin
draco et de ses termes dérivés en lien avec la botanique. Puis, nous
développerons notre réflexion en usant des dictionnaires francais et
des traités sur les plantes pour aborder les végétaux dont les noms
meémes rappellent le dragon. Nous nous intéresserons tout
particuliérement a la serpentaire, Dracunculus vulgaris Schott, une
plante remarquable par sa fleur, ou plus exactement sa spathe. Nous
étudierons aussi l'histoire du nom de l'estragon,

Artemisia dracunculus L., une plante aromatique incontournable de la
cuisine, puis un genre d’arbres, Dracaena Vand. ex L. Mis a part leur
nom, ces trois plantes présentent des caractéristiques différentes qui
permettent de comprendre comment I'imaginaire du serpent-dragon
participe a la construction de leur image. Nous nous appuierons
particulierement sur les définitions du serpent et du dragon du
Dictionnaire critique de mythologie, de Jean-Loic Le Quellec et
Bernard Sergent, qui développe et nuance I'imaginaire des reptiles
abordé par Gaston Bachelard (Bachelard, 1948) et Gilbert Durand
(Durand, 1992).

Découvrir les plantes associées
au dragon dans la langue latine

5 Le lien entre les plantes et les dragons est marqué a plusieurs
reprises dans les sens de draco et de ses dérivés que nous
sélectionnons dans le Dictionnaire latin-frangais de Félix Gaffiot
(Gaffiot, 1934, p. 558). En plus de « dragon, serpent fabuleux », draco
peut signifier « vieux ceps de vigne ». Nous supposons que ce sens
est di a la forme longue et tortueuse qu'un cep peut avoir,
comparable aux représentations longilignes et ondulantes du serpent.
De plus, nous listons les dérivés suivants de draco servant a nommer
des plantes :

e dracontion, —ii, n. : « sorte de blé » ;
e dracontios, -vitis, f. : « sorte de vigne » ;
e dracontium, —ii, n. : « serpentaire (plante) » ;

e dracunculus, —ii, m. : « petit serpent ; [...] couleuvrée (plante) ».

6 Ayant €lucidé le lien entre serpent-dragon et vigne, nous supposons
que les trois autres noms de plantes sont aussi associés a la forme



IRIS, 412021

longiligne et ondulante de la créature mythique. Cela étant posé, ces
nominations ne renvoient pas forcément a la plante en entier ou a la
meéme partie de la plante. Dracontion évoquerait la tige fine et courbe
d’'une sorte de blé. Dracontium se rapporterait a la spathe de la
serpentaire enveloppant un spadice semblable a un serpent. Une
autre théorie consisterait a concevoir les racines de la serpentaire
comme de petits serpents. Enfin, dracunculus, dont le nom est encore
employé dans des désignations botaniques, comme celles de la
serpentaire et de l'estragon, désigne la « couleuvrée », dont le nom
déja évocateur est attribué a plusieurs plantes dont les tiges
possedent des propriéteés attribuables au serpent. La

renouée bistorte, Bistorta officinalis Delarbre, ou couleuvrée, est
reconnaissable par ses tiges longues et noueuses, la bryone dioique,
Bryonia dioica Jacq., aussi nommée couleuvrée ou encore

vigne blanche, et le houblon, Humulus lupulus L., également connu
sous le nom de couleuvrée septentrionale, sont des plantes grimpantes
pouvant s’enrouler autour d'un arbre comme un serpent.

Reconnaitre les plantes drago-
nesques en ancien francais

7 En ancien frangais, deux noms de plantes évoquant le serpent-dragon
ressortent : serpentine et dragontee. Les définitions de ces deux
noms, développées dans le Dictionnaire du moyen francais (2005) ou
DMF, soulignent l'association du dragon et du serpent. Pour l'entrée
dragontee, la plante est rapprochée de 'Arum dracunculum L., un
autre nom pour la serpentaire commune. Deux autres noms de
plantes sont intégrés dans la définition : herbe du dragon et colubrine.
Ce dernier nom marque l'association de la plante avec une espéce de
serpent, la couleuvre. Dans ce cas, cest la couleur de la tige évoquant
celle du serpent qui participe a la nomination de la plante.

Pour I'entrée serpentine, lorsqu'’il est question de I'herbe, I'auteur de la
définition souligne qu’il s'agit d'un nom vulgaire pouvant renvoyer a
diverses plantes comme l'estragon ou le salsifis, dont le rhizome a une
forme serpentine. La serpentine est a nouveau associée

a I'’Arum dracunculum L. dans un travail encyclopédique visant a
transmettre des savoirs en francgais au plus grand nombre, le Livre des



IRIS, 412021

propriétés des choses compose par Barthélemy 'Anglais, puis traduit
par Jean Corbechon :

Ceste herbe a la fleur de pourpre ouverte comme la geule dune
serpente et ou moieu ist une langue aigiie, noire et ronde comme
langue de serpent. (Barthélemy 'Anglais, xv® s., f. 271v)

Ce sont alors la couleur et la forme de la fleur comparées a la gueule
du serpent qui justifient le nom donné a la plante.

8 Selon le DMF, la serpentine est cultivée et plantée dans des jardins
comme le lis ou la rose. La culture de la plante portant un tel nom est
probablement due aux propriétés médicinales quon lui attribue,
conformément a la théorie des signatures associant 'apparence d'un
objet a son utilité. La plante comparée au serpent prend alors les
vertus pour soigner les maladies et les douleurs auxquelles 'animal
peut étre associé. En effet, la serpentine est réputée pour lutter
contre les maux causeés par le serpent, et donc soigner de tous les
venins. Dailleurs, le dictionnaire étymologique de Walter von
Wartburg (1922-1967) signale I'utilisation du terme dracunculus durant
le Moyen Age pour nommer des boursoufflures, des enflures ou des
éruptions causées par des inflammations, cest-a-dire des maux
pouvant étre causés par la morsure d'un serpent, comparable a une
brilure infligée par le feu. La morsure ardente du serpent a peut-étre
suggéré la capacité du dragon a cracher du feu.

9 Par ailleurs, le Livre des propriétés des choses rapporte des
informations intéressantes sur la représentation des plantes
dragonesques, « qui évoquent 'image du dragon », pour mimer la
formulation de « créatures dragonesques » de Bernard Ribémont et
Carine Vilcot (Ribémont et Vilcot, 2004). Premierement, le Livre des
propriétés des choses (Barthélemy I'Anglais, xv¢ s., f. 312r) indique que
le dragon est un serpent comme les autres et il est classé entre 'aspic
et la vipere. La mythologie du monstre volant crachant du feu se
développe ailleurs, comme l'explique Genevieve Sodigné-Coste :

Il arrive souvent que les poetes puisent chez les encyclopédistes des
éléments qu'ils integrent dans leurs ceuvres, mais lorsqu'il s'agit du
dragon, nous avons au contraire une imagination poétique qui s'est



IRIS, 412021

10

11

12

greffée tres tot sur un animal réel et qui a poseé des problemes de
vraisemblance aux « naturalistes ». (1994, p. 75)

Nous verrons ainsi un peu plus tard comment la définition du dragon,
parfois rapproché du boa (Sodigné-Costes, 1994) ou du crocodile

(Le Quellec, 1997), affecte la définition des plantes dragonesques par
les observateurs de la nature.

Limaginaire du dragon, comme étre vivant concret intégrant les
bestiaires, simpose aussi dans le livre XVII sur les plantes de
I'encyclopédie de Barthélemy 'Anglais traduite par Jean Corbechon.
Ainsi, le chapitre sur la serpentine (f. 271v) se trouve a la lettre d pour
dragontee, terme inspiré du bas latin dragontea.

La serpentine est suivie par dragantum qui désigne une sorte de
résine, de couleur blanche, jaune ou rousse, obtenue a partir d'un
arbre. Cette gomme est souvent intégrée dans des remedes contre la
toux et les maladies pulmonaires, contre les maux de ventre et pour
nettoyer le visage. Bien que rien ne nous permette de déduire que la
résine est issue du dragonnier, un arbre réputé pour sa résine rouge
nommeée parfois sang-dragon, nous notons le scheme d’'une
substance vegétale, médicinale, dragonesque, comparable au venin
du serpent bénéfique quand il est bien dosé. A cet égard, le DMF
presente l'entrée diadragant pour désigner une poudre composée de
gomme adragante capable de soigner des maux que nous
mentionnons plus tot, tels que la toux et les maux de poitrine causeés
par la chaleur. Ce remede, froid comme un serpent, marque ainsi
I'importance de limaginaire du dragon dans la médecine végétale
médiévale. En outre, au Moyen Age, le dragon lui-méme est fameux
pour posseéder des vertus medicinales : sa chair mangée permet de
lutter contre les maladies, son sang aide a supporter les temps
chauds et son fiel guérit le mal des yeux (f. 324r et 324v). Cette
derniere vertu rappelle une forme fameuse d’attaque du serpent
éconduisant par son regard.



IRIS, 412021

13

14

15

Distinguer les plantes drago-
nesques avec les botanistes de
la Renaissance

Au xvi€ siecle, le botaniste Rembert Dodoens rend compte d'une
plante que Charles de LEcluse traduit directement par dragon

dans I'Histoire des plantes (Dodoens, 1557, p. 433). Que ce soit dans la
description textuelle, située entre la roquette et le cresson, ou dans
lllustration de la plante, le dragon se rapproche de l'estragon,
Artemisia dracunculus L., par ses feuilles fines longues et sombres,
ses inflorescences petites et rondes en bout de tige. La description
de la plante contient des traits caractéristiques des créatures
dragonesques : les racines se trainent le long de la terre, les feuilles
sont longues et étroites, avec un gott qui laisse une sensation de
bralure. De plus, le chapitre du dragon indique que la plante peut
intégrer les plats, comme des salades.

A cela, Rembert Dodoens rapporte I'existence de trois sortes de
serpentaire (Dodoens, 1557, p. 215) : la premiere a une tige tachetée de
rouge, comme un serpent, la seconde, qui ne pousse pas en France, a
une tige rouge et bleutée et la troisieme, nommeée

serpentine aquatique, a des tiges rampantes. Il est aussi question
d’'une autre espece de serpentaire mentionnée par le botaniste André
Matthiole, aux feuilles larges et aux fleurs en forme d’épi. Les
assimilations entre le serpent et la plante se font surtout grace a la
tige de la plante, plutdt que par la fleur, en rappelant la forme longue
et fine du serpent. En second vient la caractéristique relative a la
couleur, peu commune, qui attire le regard.

En étudiant plus en détail les Commentaires sur Dioscoride d’André
Matthiole, médecin et botaniste italien, nous constatons que

les serpentaires, serpentines dans le texte (Matthiole, 1561, p. 209-
210), sont définies de prime abord par leur tige tachetée de couleurs
rappelant la peau des serpents. De nombreux remedes sont attribués
a la grande serpentaire. Nous retrouvons les médicaments a base de
petite serpentaire pour soigner les maux de poitrine, mais nous
constatons également un développement des nombreuses vertus des
plantes. Par exemple, mélée avec une autre plante dragonesque, la



IRIS, 412021

16

couleuvrée, elle nettoie les ulceres. De plus, il est écrit que se frotter
les mains avec cette herbe ou cueillir sa racine suffit a se protéger
des attaques de viperes. Cette évocation des especes de serpents
renforce I'imaginaire de la plante dragonesque en l'intégrant dans un
écosysteme riche et en proposant des moyens a 'homme d’évoluer
dans ce systeme en toute sécurité, sans risque d’étre empoisonné.
Les gravures confortent cet imaginaire mettant en lumiere la tige et
les feuilles. Pour André Matthiole, la définition de la fleur de la
serpentaire vient dans un second temps, mais apporte plus de
preécisions. Lobservation des couleurs de la fleur de la serpentaire est
plus minutieuse : il est question d'une gaine verte au-dehors et noire-
rougeatre au-dedans, avec une petite corne rouge au centre. Nous
reconnaissons clairement le spadice de la Dracunculus vulgaris L.,
méme si la corne centrale, ou spadice, parait plus souvent noire pour
nos représentations modernes.

De plus, les Commentaires d’André Matthiole permettent d’'insister
sur d’autres traits caracteéristiques de la plante dragonesque, en
raison des définitions données aux serpentaires, ainsi que par les
autres entrées relatives a d’'autres plantes partageant les mémes
structures de I'imaginaire. En effet, le compilateur et commentateur
évoque l'imaginaire des plantes décrit par Pline 'Ancien dans son
Histoire naturelle diffusée a partir du dernier quart du 1" siecle

apres J.-C. André Matthiole rapporte ainsi que Pline pergoit la
serpentaire comme miracle de la nature, car sa tige est droite, et non
rampante comme un serpent. Cette sacralisation de I'image serpente
est essentielle pour comprendre I'impact et 'ancrage de la créature
dragonesque dans I'imaginaire, ainsi que pour cerner I'imaginaire des
plantes dragonesques. De I'animal chtonien, vivant au plus proche de
la terre, et parfois sous terre, la plante dragonesque dépasse cette
image premiere et se rapproche des créatures ouraniennes vivant
dans les airs et dans le ciel. Comparable aux représentations
populaires du serpent devenant dragon ailé, la plante dragonesque
évolue d'un axe horizontal vers un axe vertical. En allant plus haut
que I'animal, la plante dragonesque transcende l'ordre de I'échelle des
étres, ou scala naturae. Cette échelle, développée par Aristote, encore
prégnante au xvi€ siecle, et jusquau xix© siecle avant que les théories
de Darwin ne remettent en cause cette classification, classe le réegne
vegetal en dessous du regne animal. La plante dragonesque se



IRIS, 412021

17

18

19

20

distingue ainsi des autres plantes, et plus globalement des éléments
du champ d'observation du paysage naturel.

André Matthiole cherche a retrouver, comprendre et nommer les
plantes ayant des allures de serpent. Sa quéte d’herbes serpentines
est remarquable a de nombreuses occurrences. Nous en notons au
moins quatre.

Notre premiere occurrence est la corne de cerf (Matthiole, 1561,

p. 187). Elle est aussi appelée serpentina et est décrite comme une

« herbe longuette qui se traine par terre », évoquant le déplacement
caractéristique du serpent rampant. De plus, cette herbe est une
plante commune dans l'alimentation et peut étre intégrée dans les
salades, comme l'estragon cité plus haut.

Dans un second temps, nous notons l'entrée de I'estragon, ou targon,
aussi nommeé serpentine par André Matthiole (1561, p. 211). Il indique
également le nom latin de dracunculus hortensis, laissant penser que
la plante serpente pousse dans un jardin et apporte les éléments
nécessaires pour l'entretien de la santé des hommes. Son gofit qui

« pique la langue » nous évoque la morsure du serpent et un des
organes les plus sensibles de I'animal. Nous notons encore son
apparence remarquable par ses feuilles fines et longues et ses racines
rampantes. En outre, l'auteur rapporte et réfute que l'estragon est
peut-étre obtenu artificiellement a partir de graines de lin, mises
dans un oignon. Cette théorie sur l'origine incertaine de I'estragon
confere un trait mystérieux contribuant au mythe de la

plante dragonesque.

La troisieme occurrence que nous notons est celle de la langue

de serpent, ou langue serpentine (Matthiole, 1561, p. 211). Elle est
aussi nommeée herbe sans couture. Ces diverses nominations nous
aident a la rapprocher de I'Ophioglossum vulgatum L. La langue de
serpent sert a nommer et a décrire un élément longiligne de la
plante. Dans le texte, il est question de tige qui sort des feuilles
comme une langue pale de serpent. Compte tenu de la description
faite et de I'apparence de 'Ophioglossum vulgatum L., il est probable
que la tige renvoie a ce que nos botanistes modernes nomment
fronde. Par ailleurs, cette langue de serpent, jaillissant dans les preés,
déploie I'imaginaire du serpent que nous avons encore peu observé
dans notre étude. En effet, la plante présente des vertus médicinales



IRIS, 412021

21

22

permettant de faire peau neuve, comme le serpent mue et ote sa
peau usée et terne pour laisser apparaitre une peau écailleuse plus
brillante et plus adaptée a sa corpulence. La langue de serpent est
ainsi conseillée pour cicatriser les plaies. Dans la méme idée, I'huile
de cette plante est employée par des chirurgiens. Cela explique

le nom herbe sans couture.

La derniere occurrence que nous sélectionnons est 'arum (Matthiole,
1561, p. 211-212), aussi nomme vit de chien et confondu avec la
serpentine mineure, ce qui souligne ainsi la difficulté des botanistes a
reconnaitre les plantes et a trier les informations transmises par leurs
prédécesseurs. Ses feuilles et ses racines ressemblent a celles de la
serpentine mineure, mais sa tige est plus haute. Elle possede les
mémes propriétés médicinales que la serpentine, mais est un peu
moins efficace. En outre, 'arum est employée en cuisine : ses feuilles
peuvent étre mangées salées, confites ou séchées. La plante est aussi
employée en tant que cosmétique pour dérider et embellir la peau en
la rendant plus blanche et plus luisante. Le rapprochement de I'arum
et de la serpentaire a d’ailleurs marqué I'histoire de la nomination
botanique, puisque la serpentaire a été classée dans le genre des
Arum, ce qui explique le nom Arum dracunculus indiqué dans le DMF,
avant d’étre catégorisée dans le genre Dracunculus Mill.

Au siecle suivant, 'étude des créatures dragonesques s’approfondit,
notamment avec la parution d'un ouvrage intitulé Serpentum, et
draconum historize libri duo des naturalistes Ulisse Adrovaldi et
Bartolommeo Ambrosini (1640). La compréhension des serpents et la
recherche de descriptions des dragons sont également manifestes
dans les ouvrages de botanique, comme en témoigne I'Histoire
générale des plantes de Jacques Dalechamps, rééditée en 1653, mise
en francais et complétée par le médecin et botaniste Jean des
Moulins. Dans cet ouvrage, nous retrouvons la bistorte associée a
limaginaire du serpent : elle est alors nommeée serpentaria, car elle
sort de terre comme une langue de serpent couverte d'une peau
(Dalechamps, 1653, p. 176). LHistoire générale des plantes présente la
serpentaire et ses especes en rappelant les descriptions des auteurs
renaissants comme André Matthiole et le médecin Pierre Pena
(Dalechamps, 1653, p. 468-471). La serpentaire est toujours définie par
sa tige dont les couleurs sont comparables a celles d'un serpent.



IRIS, 412021

23

24

A cela s'ajoute une nouvelle caractéristique : la tige fait la méme taille
qu'un serpent, renforcant ainsi le mimétisme entre la plante et
I'animal. Ce dernier point est confirmé par la comparaison de la
spathe du serpentaire avec une gueule béante de serpent a la langue
rouge, ainsi que par le commentaire indiquant la peur de certaines
personnes qui regarderaient la plante et la confondraient avec le
serpent. Leffet de peur impliquant le regard et la présence d'un
serpent rappelle une origine possible du nom dragon. Il viendrait du
verbe grec derkomai, signifiant « regarder fixement » par allusion au
regard fascinant et terrifiant des serpents, d'apres Jean-Loic

Le Quellec et Bernard Sergent (2017, p. 364). Cette étymologie aide
également a comprendre la création de monstres dragonesques aux
traits négatifs, tels que la Gorgone dont le regard fige les victimes.
Nous remarquons que le rapport avec les yeux et le regard est aussi
présent dans les vertus de la serpentaire, puisque I'Histoire

des plantes indique que son fruit sert notamment a nettoyer la vue, en
plus de guérir les blessures cutanées. Nous notons a nouveau le trait
archétypique du serpent qui fait peau neuve. Cela eétant pose, d'autres
remedes pour la peau sont mentionnés : il s'agit d'oter les taches de la
peau. Dans ces cas, les remédes font appel a un autre trait du

serpent : les couleurs souvent variées de 'animal, donnant
limpression de taches ou de bigarrures. Toujours dans I'Histoire

des plantes, ce trait est mélé a celui du regard et permet ainsi
d'imaginer un remede qui Oterait les taches des yeux.

En plus d’expliquer que la serpentaire est bonne pour repousser les
serpents, le texte ajoute qu'il vaut mieux cueillir la plante en lune
croissante. Cette vertu répulsive se retrouve dans la médecine
destinée aux femmes. Il est dit que la serpentaire fait avorter ; en
d’autres termes, elle rejette 'enfant. Peut-étre imprégnée de la
symbolique du serpent biblique, source de lubricité et des maux
douloureux de I'enfantement, la serpentaire nuit a la bonne santé des
femmes en arrétant les regles. Linfluence de la symbolique biblique
du serpent expliquerait aussi pourquoi la plante est décrite comme
un aphrodisiaque. Ces vertus s'ajoutent aux remedes déja évoqués
pour faciliter la respiration, alléger la digestion, ou encore lutter
contre les ulceres avec la couleuvrée. On conseille de bien la cuisiner
avant de la manger.



IRIS, 412021

25

26

27

L'Histoire des plantes rappelle 'existence d'une serpentaire aquatique,
développant ainsi la liste des plantes dragonesques. Cette plante est
comparee au lierre, une autre plante rampante et grimpante,
évoquant le déplacement du serpent. Par ailleurs, le développement
des plantes dragonesques continue dans l'ouvrage avec la
description du dragonnier, aussi nomme arbre dragon (Dalechamps,
1653, p. 714-716). Cet arbre entre dans l'imaginaire dragonesque,
puisqu’on le décrit comme venant de terres lointaines, telles que
Madere ou les Canaries. Cela nous laisse penser qu’il s'agit du
Dracaena draco L., sans trop hésiter par rapport au dragonnier

de Socotra, Dracaena cinnabari L., comme cela arrive parfois dans les
études botaniques pour I'Antiquité (Trinquier, 2013). De plus, il est
indiqué que l'arbre pousse en forét pour faire peur aux étrangers. La
mention d'un espace sauvage menacant rappelle les cultures de
poivre gardées par des dragons meurtriers, ainsi que le scheme des
arbres exotiques protégés par des monstres hydrides

(Dominguez, 2020).

Larbre dragon est également associé a la chaleur, car il permet
d’étancher la soif et d’apaiser les fievres. Cela étant posé, le trait
principal de I'arbre vient de la résine qu’il produit, dont la rougeur
évoque le sang. U'Histoire des plantes rappelle que le nom de

cette résine sang-dragon vient d'un mythe évoqué par Pline : la résine
est obtenue du serpent-dragon mourant de ses blessures apres avoir
tué un éléphant en 'étouffant avec sa queue. Ce sang-dragon

évoque le dragantum médiéval et s'ancre dans un imaginaire des
résines et des gommes dragonesques. Il est comparé au cinabre, un
minerai de couleur rouge, mais sa texture plus liquide le démarque et
lui donne le nom de cinabre en larmes. 1l possede les vertus
médicinales des plantes dragonesques abordées plus tot : il soigne les
yeux et les brilures dues au feu.

En outre, le dragonnier possede des caractéristiques remarquables :
des feuilles comparables au cuir, une écorce solide pour couvrir les
toits des maisons et faire des nattes, des branches semblables a de
longs bras, dont la forme méme nous évoque la silhouette du serpent,
et un petit fruit de la taille d'une cerise renvoyant a un mythe
intriguant. Ce mythe, notamment rapporté par le médecin et
botaniste Nicolas Monades, a rapidement été réfuté par Charles de
LEcluse. Cependant, il témoigne de l'envie de trouver une source



IRIS, 4112021

28

d’émerveillement dans la plante dragonesque et plus exactement
dans son fruit :

LEvesque de Cartegena apporta du nouveau monde le fruict de
'arbre qui jette la gomme que l'on appelle Sang de dragon, & qu'en
levant la peau de ce fruict on y voit un petit Dragon, si bien pourtrait
naturellement, qu'il semble avoir été taillé en marbre par quelque
excellent ouvrier, ayant le col long, la gueule ouverte, & 'eschine
garnie d’aiguillons ; la queue longue, & les pieds bien apparens.
(Dalechamps, 1653, p. 716)

Cette description du dragon se rapproche de nos représentations du
crocodile et de nos conceptions modernes du dragon, malgré
I'absence d’ailes. Elle inspire la gravure située plus haut dans la page
de I'Histoire des plantes qui montre le fruit entier et coupé avec le
dragon a l'intérieur. La gravure présente plus la réalité imaginée que
la définition se rapprochant du réel faisant autorité aupres des
compilateurs de savoirs.

Les plantes dragonesques au
xvii® siécle

Dans le Dictionnaire universel des drogues simples du pharmacien
Nicolas Lémery, la serpentaire et I'estragon sont encore classés
suivant les noms latins aux entrées dracunculus et

dracunculus esculentis (1733, p. 324 et 325), apres l'entrée draco arbor,
renvoyant au dragonnier des Canaries, et draco marinus, désignant
un poisson plus connu aujourd’hui sous le nom de vive. Ce
rassemblement d'entrées souligne I'importance de I'imaginaire des
dragons persistant au xvin® siecle et affectant la zoologie et la
botanique. Le rapport entre la plante et le dragon se fait encore grace
a la tige, mais cette fois 'analogie ne s’effectue plus uniquement via la
couleur de la tige, mais aussi via sa texture qui évoque les écailles de
la peau du serpent. Une fois I'analogie effectuée, le regard du
botaniste, ou plus généralement de compilateurs de savoir végétal,
recherche des arguments permettant de soutenir les liens des deux
images et d'en développer de nouveaux. Par ailleurs, les feuilles de
serpentaire sont toujours considérées comme des remedes contre les
morsures de serpent et le venin. Cela rappelle I'importance du venin



IRIS, 412021

29

30

31

32

comme élément ambivalent pouvant altérer, positivement ou
négativement, la santé d'un individu selon la médecine végétale.

Pour ce qui est de I'estragon, ou dracunculus esculentis, le
Dictionnaire universel des drogues simples indique des noms, insistant
sur son association avec la créature dragonesque. Nous retrouvons
Dracunculus hortensis, déja indiqué dans les écrits d’André
Matthiole, et draco herba, constituant un nom geénérique pour
évoquer une plante non ligneuse ayant quelques propriétés
communes avec I'image du serpent. De plus, le nom tarchon venant
des ouvrages du médecin médiéval Avicenne marque l'origine arabe
du nom estragon, qui serait issu de tarkhum signifiant « petit
dragon ». Dailleurs, l'estragon, ou 'herbe de dragon, est une plante
dragonesque dont le lien avec le dragon est marque dans au moins
trente-neuf langues, comme l'indique Marcello Castellana citant
Gernot Katzer (Castellana, 2006).

Lestragon du Dictionnaire universel des drogues simples adopte
plusieurs traits de la plante dragonesque tels que la résistance au
venin, mais aussi la possession de fruits rigides dits écailleux. De plus,
il est a nouveau rapporté que l'estragon peut étre mangé en salade et
qu’il contient assez de sel.

Ala suite de l'estragon, vient une entrée avec un terme bien connu
des botanistes modernes : drakena radix. En effet, dracaena désigne
désormais un genre de plantes, regroupant des arbres dragonesques,
comme le dragonnier des Canaries. La drakena radix désigne une
racine comparable a un petit corps rampant capable de résister au
venin. Son nom viendrait de celui qui I'a découverte, Francgois Drak,
ou Franciscus Draco.

La substance de sang-dragon se situe un peu plus loin dans le
Dictionnaire (Lémery, 1733, p. 777). Sa définition integre les propos de
Charles de L'Ecluse et de Nicolas Monardes, que nous avions déja
signalés chez Jacques Dalechamps. Elle s'intéresse également a la
texture de la gomme, rare quand elle est liquide, et plus commune
quand elle est en morceaux. On décrit plusieurs especes d’arbres, qui
sont compareés au poirier et au cerisier, laissant penser que les
représentations de dragonniers sont encore peu claires au xvin® siecle
et ne font pas toujours consensus aupres des naturalistes. De méme,
la préparation du sang-dragon est décrite comme un processus de



IRIS, 412021

33

liquéfaction de la gomme par les habitants locaux. Est aussi indiquée
l'existence d'une préparation de faux sang-dragon importée de
Hollande, utilisée pour la teinture et ne possédant aucune vertu
médicinale. Cette information signale la valeur marchande du sang-
dragon comme un produit commercialisé de maniere internationale.
Cela n'est pas sans rappeler la valeur marchande du poivre, comme
épice onereuse gardée par des dragons.

A partir de la fin du xvm® siécle, la classification de Linné (1707-1778)
saffirme et les études botaniques s’affinent, notamment grace a
I'usage d'outils d'observation et d'ouvrages répertoriant les plantes
occidentales ou plus exotiques. Le botaniste Jean-Baptiste de Monet
de Lamarck compile des termes botaniques sur les plantes et les
moyens de les classer. Une entrée est développée pour dracocéphale
(Lamarck, 1806, t. II, p. 520-522), signifiant littéralement « a téte de
serpent ». Ce terme désigne des plantes possédant souvent une
corolle oscillant entre le rose et le violet. Ce détail nous permet de
souligner des caractéristiques communes avec la serpentaire
commune. Cela étant posé, il est intéressant de noter que Jean-
Baptiste Lamarck n'utilise aucun élément de description pour
rappeler I'animal reptilien. La comparaison avec le thym serpolet, ou
thymus serpillum L., signale le souvenir du serpent, mais n'est pas
expliquée (ibid., p. 521). Le technolecte botanique s'est imposé dans
les définitions encyclopédiques, mais l'imaginaire de la plante
dragonesque reste effectif pour nommer et évoquer I'image d'une
plante. De plus, le nom serpentaire ne présente pas d'entrée
principale. La seule entrée relative au serpent est serpicule pour
désigner une plante rampante (ibid., t. VI, p. 123). Pour trouver la
serpentaire et une partie de nos autres plantes dragonesques, il faut
consulter I'entrée principale gouet qui classe vingt-six plantes. Parmi
ces plantes, nous en comptons cing qui présentent des
caracteéristiques de plantes dragonesques (ibid., t. I1I, p. 6-15). Le
gouet serpentaire est aussi nomme arum dracunculus,

dracunculus polyphyllus, dracunculus major vulgaris, dracuntium,
dracuntium majus, anguina dracuntia et serpentaria digitata vulgaris
dans le texte (ibid., p. 7), comme si le nom botanique devait porter la
trace de I'imaginaire dragonesque. Le gouet serpentaire est
clairement comparé au serpent, avec sa « hampe [« pseudo-tige »]
cauliforme, [...] enveloppée par les gaines des feuilles, lisse, &



IRIS, 412021

34

35

marbrée, ou tachée comme le ventre d'un serpent ». Le gouet a
capuchon, également appelé Arisa serpentinum, est aussi compare au
serpent, « avec une ou deux hampes gréles, tachetées inférieurement
comme la peau d'un serpent » (ibid., p. 9). Les trois autres plantes
gardent la trace de I'imaginaire dragonesque dans leurs noms latins.
Le gouet a longue pointe est aussi nommé avec les noms suivants :
Arum dracuntium L., Dracunculus polyphyllus minor indicus
immaculato caule, Draguntium caule immaculato, minus & humilius
(ibid., p. 7). Le gouet gobe-mouche a été confondu

avec 'Arum dracunculus (ibid., p. 11). Enfin, le gouet oreill€,

Arum auritum, aussi nommé dracunculus americanus scandens,
triphyllus & auritus, est décrit avec une caractéristique de plante
dragonesque, puisque « sa tige grimpe et rampe sur les troncs des
arbres » (ibid., p. 15). Nous remarquons que le dragon est
completement absent des descriptions et que le serpent est rarement
mentionné pour des comparaisons. Limaginaire des plantes
dragonesques s'efface dans les définitions et les descriptions des
plantes, mais perdure dans leurs dénominations, qu’il s'agisse de
formules latines botaniques ou dans leurs noms francais.

Utiliser les plantes dragonesques
de nos jours

De nos jours, I'imaginaire des plantes dragonesques parait dans les
noms botaniques latins, ainsi que dans certaines nominations
francaises et quelques périphrases populaires. Ainsi 'on

reconnait I'estragon, Artemisia Dracunculus L., sous le

nom d’herbe dragon. Il est toujours employe en cuisine et en
médecine a des fins digestives. Il détiendrait aussi des vertus anti-
inflammatoires et hépatoprotectrices, et serait capable d’agir sur
I'hyperglycémie et la réduction des lipides dans le sang. Cependant,
des études avec un plus grand nombre de sujets restent a conduire
(Obolski et coll., 2011). En outre, l'estragon fait partie des herbes
culinaires fameuses en Occident, avec le thym serpolet,

Thymus serpyllum L., un sous-arbrisseau aux tiges rampantes.

La serpentaire, ou gouet serpentaire, ou encore Dracunculus vulgaris
Schott., se distingue des arums et est désormais deconseillée comme
remede par TANSM. Cela étant posé, cette plante fait encore l'objet



IRIS, 412021

36

37

d’études pour ses propriétés antioxydantes qui pourraient agir contre
le cancer du sein (Aslanturk & Askin Celik, 2013).

Le dragonnier des Canaries et celui de Socotra restent
essentiellement des arbres des terres exotiques. Le sang-dragon est
parfois employé dans la cosmétique naturelle ou dans les
mouvements de médecine alternative, pour les propriétés que nous
avons mentionnées ci-dessus. La résine rouge de Croton lechleri, ou
Croton draco, comparable au sang-dragon énoncé plus tot, est
conseillée pour lutter contre les irritations cutanées et les taches

de vieillesse . Cette méme substance est employée dans les crémes
anti-age de la marque de cosmétique Ekia?, qui insiste sur les vertus
cicatrisantes de la résine. Il existe également une creme
régénératrice de Beauté Mediterranea, dont le qualificatif évoque la
capacité du serpent a renouveler sa peau. Par ailleurs, le

Croton lechleri est étudié en ethnopharmacologie, car sa résine
contient de la taspine qui permettrait de modérer le développement
des cellules cancéreuses du cancer du colon (Montopoli et coll., 2012).
La seve rouge de Croton urucurana Baill., aussi nommeée sang

de dragon, peut étre employée pour ses vertus antidiarrhéiques
(Gurgel et coll., 2001).

Pour conclure, nous synthétiserons les caractéristiques persistantes
permettant de définir les plantes dragonesques, a la maniere de nos
précedents travaux sur les plantes médicinales (Dominguez, 2020) :

e Les racines longues et tortueuses de la plante rappellent la forme du
serpent et son mouvement rampant.

e Latige de la plante a une forme qui rappelle la forme du serpent. La
couleur de la tige peut également rappeler la peau tachetée du serpent.

e La fleur, plus généralement la partie supérieure de la plante, peut
renvoyer a la téte du serpent. Le pistil ou l'inflorescence peuvent
renvoyer au corps fin du serpent ou a sa langue.

e Les plantes ressemblant a un serpent peuvent posséder des vertus pour
repousser les reptiles ou guérir les morsures de serpent. A partir de
I'étymologie, des caractéristiques principales et des symboles du serpent
et du dragon, les plantes dragonesques peuvent soigner la vue, lutter
contre les problemes de digestion, dissiper les taches sur la peau et

apaiser les brilures.



IRIS, 412021

Limaginaire du venin, comme substance médicinale bénéfique ou
maléfique suivant les préparations, étend le champ de I'imaginaire des
substances dragonesques, souvent obtenues a partir d’herbe ou d’arbre
associés a I'imaginaire du serpent. Ces substances présentent souvent

une partie des vertus mentionnées dans le point précédent.

BIBLIOGRAPHY

Avprovarpr Ulisse & Amerosint Bartolommeo, 1640, Serpentum, et draconum historize

libri duo, Bononig, C. Ferronium. Disponible sur <https: //archive.org /details /Ulyssi
sAldrovanlAldr/page/n7/mode/2up>.

AsLanturk Ozlem Sultan & Askin Cerik Tulay, 2011, « Potential Antioxidant Activity and
Anticancer Effect of Extracts from Dracunculus vulgaris Schott.Tubers on MCF-7
Breast Cancer Cells », International Journal of Research in Pharmaceutical and
Biomedical Sciences, vol. 4, n° 2, p. 394-404.

BacHeLARD Gaston, 1948, La Terre et les Réveries du repos, Paris, José Corti.

BARTHELEMY L’ANGLATS, Xv€ siecle, Le Livre des propriétés des choses [xm€ s.], trad. Jean
Corbechon, BnF, ms. fr. 9141. Disponible sur <https: //gallica.bnf.fr/ark: /12148 /btvibl
0023008w/f5.item.zoom>.

CasteLLANA Marcello, 2006, « La cuisine a 'estragon », dans J.-M. Privat (dir.), Dragons
entre sciences et fictions, Paris, CNRS Editions.

DaLecnamps Jacques, 1653, Histoire générale des plantes, trad. J. Des Moulins, Lyon,
Ph. Borde, L. Arnaud & Cl. Rigaud. Disponible sur
<https: //gallica.bnf.fr/ark: /12148 /bpt6k5408308s.r=dracunculus?rk=21459;2>.

Dictionnaire du moyen frangais (DMF), 2015, ATILF — CNRS & Université de Lorraine.
Disponible sur <http: //zeus.atilf.fr/dmf/>.

Dopoens Rembert, 1557, Histoire des plantes, traduit en francgais par Ch. de LEcluse,
Anvers, Jean Loe.

Dowmincuez Audrey, 2020, Histoires des noms des plantes : le Jardin médicinal d’Antoine
Mizauld, these de doctorat en littérature et langue francgaises, Université Grenoble
Alpes.

Duranp Gilbert, 1992, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire : introduction a
larchétypologie [1960], Paris, Dunod.

Garrior Félix, 1934, Dictionnaire latin-francais, Paris, Hachette.

GurceL Luilma A. et coll., 2001, « Studies on the Antidiarrhoeal Effect of Dragon’s
Blood from Croton urucurana », Phytotherapy Research, vol. 15, n° 4, p. 319-322.


https://archive.org/details/UlyssisAldrovanIAldr/page/n7/mode/2up
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10023008w/f5.item.zoom
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5408308s.r=dracunculus?rk=21459;2
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5408308s.r=dracunculus?rk=21459;2
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5408308s.r=dracunculus?rk=21459;2
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5408308s.r=dracunculus?rk=21459;2
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5408308s.r=dracunculus?rk=21459;2
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5408308s.r=dracunculus?rk=21459;2
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5408308s.r=dracunculus?rk=21459;2
http://zeus.atilf.fr/dmf/

IRIS, 412021

Lamarck Jean-Baptiste de Monet de, 1806, Encyclopédie méthodique. Botanique, Paris,
Panckoucke (H. Agasse, Vve Agasse), t. 11, Il et VII. Disponible sur <https: //catalogue.
bnf.fr/ark: /12148 /cb30724840d>.

Limery Nicolas, 1733, Dictionnaire universel des drogues simples, 3¢ éd., Paris, impr. de
la Vve d'Houry.

Le QueLLec Jean-Loic, 1997, « La naturalisation du dragon en Europe », Cahiers
internationaux de symbolisme, n° 86-88, p. 177-212.

Le QueLLEc Jean-Loic & SErGenT Bernard, 2017, Dictionnaire critique de mythologie,
Paris, CNRS Editions.

MartTHioLE André, 1561, Les Commentaires de M. Pierre Andre Matthioli medecin
senoys : sur les six livres des simples de Pedacius Dioscoride Anazarbeen [1544], Lyon,
L'escu de Milan par Gabriel Cotier. Disponible sur

<https: //archive.org /details /FOL_S82 1INVI2IRES>.

MonroroLt Monica et coll., 2012, « Croton lechleri Sap and Isolated Alkaloid Taspine
Exhibit Inhibition against Human Melanoma SK23 and Colon Cancer HT29 Cell
Lines », Journal of Ethnopharmacology, n° 144, p. 747-753.

Osovskry Dmitri et coll., 2011, « Artemisia dracunculus L. (Tarragon): A Critical Review
of Its Traditional Use, Chemical Composition, Pharmacology, and Safety », Journal of
Agricultural and Food Chemistry, American Chemical Society, vol. 59, n° 21,

p. 11367-11384.

Rey Alain (dir.), 2005, Dictionnaire culturel en langue francaise, Paris, Le Robert, 4 vol.

RiBEMONT Bernard & Vircor Carine, 2004, Caracteres et Métamorphoses du dragon des
origines. Du méchant au gentil, Paris, Honoré Champion.

SobiGNE-CostEs Genevieve, 1994, « Du boa au monstre volant : réalité et mythe du
dragon chez les encyclopédistes du xu® siecle », dans D. Buschinger et W. Spiewok
(dir.), Le Dragon dans la culture médiévale, Greifswald, Reineke, p. 65-75.

TRINQUIER Jean, 2013, « Cinnabaris et “sang-dragon” : le “cinabre” des Anciens entre
minéral, végetal et animal », Revue archéologique, n° 56, p. 305-346.

WartBURG Walter von, 1922-1967, Franzosisches Etymologisches Worterbuch: eine
Darstellung des galloromanischen Sprachschatzes, Bale, R. G. Zbinden, 24 vol.

WUNENBURGER Jean-Jacques, 2002, La Vie des images [1995], nouvelle édition
augmentée, Grenoble, PUG.

NOTES

1 <https: //www.aroma-zone.com /info/fiche-technique /actif-cosmetique-

extrait-concentre-de-sang-du-dragon-aroma-zone>.



https://www.aroma-zone.com/info/fiche-technique/actif-cosmetique-extrait-concentre-de-sang-du-dragon-aroma-zone
https://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb30724840d
https://archive.org/details/FOL_S82_1INV121RES
https://archive.org/details/FOL_S82_1INV121RES
https://archive.org/details/FOL_S82_1INV121RES
https://archive.org/details/FOL_S82_1INV121RES
https://archive.org/details/FOL_S82_1INV121RES

IRIS, 4112021

2 <www.ekia-cosmetiques.com /fr/24-94-creme-intense.html - /26-cont
enance-50 ml>.

AUTHOR

Audrey Dominguez

Docteure associée au laboratoire Litt&Arts UMR 5316, centre ISA (Imaginaire et
Socio-Anthropologie), Université Grenoble Alpes

IDREF : https://www.idref.fr/248622501


https://www.ekia-cosmetiques.com/fr/24-94-creme-intense.html#/26-contenance-50_ml
https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2224

Facettes



Les mythes et les symboles grecs anciens et
judéo-chreétiens dans le roman Le Cercle de
Stratis Tsirkas

Ancient Greek and Judeo-Christian Myths and Symbols in the Novel
The Circle by Stratis Tsirkas

Elefthéria Karagianni
DOI: 10.35562/iris.2251

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

Le Cercle, de l'auteur grec Stratis Tsirkas, classifié parmis les romans
politiques, est une ceuvre qui met sur le devant de la scéne I'importance des
mythes et des symboles, aussi bien grecs anciens que judéo-chrétiens, dans
le contexte de la Seconde Guerre mondiale au Moyen-Orient. Des gens de
nationalités diverses et aux buts variés, sans bornes et completement
déboussolés, a la fois profanant le sacré et sacralisant le profane se
concentrent autour de la ville de Jérusalem. L'imaginaire mythique du
roman tourne autour des trois axes principaux : le premier est la sacralité
de la ville et I'importance du centre ; le deuxieme concerne les symboles
aquatiques et le réve, et le troisieme axe le symbole de la femme. Leur
analyse nous aidera a percevoir des mythes et des symboles en tant que
modus vivendi, et leur effet sur la conscience, le comportement et I'action
humains en 1942, durant la période du conflit armée en Europe.

English

The Circle, by the Greek author Stratis Tsirkas, classified among the political
novels, is a work that brings also to the center stage the importance of
myths and symbols, both ancient Greek and Judeo-Christian, in the context
of the Second World War in the Middle East. People of various nationalities
and goals, boundless and completely confused, profaning the sacred and at
the same time making sacred the profane, are concentrated around the city
of Jerusalem. The novel’s mythic imaginary revolves around three main axes:
the first is the sacredness of the city and the importance of the center; the
second concerns aquatic symbols and dreams and the third, the symbol of
woman. Their analysis will help us to perceive the myths and symbols as
modus vivendi and their effect on human consciousness, behavior and
action in 1942, during the period of the armed conflict in Europe.



IRIS, 412021

INDEX

Mots-clés
Tsirkas, mythe, symbole, sacré, profane

Keywords
Tsirkas, myth, symbol, sacred, profane

OUTLINE

Introduction

Résumé du roman

Le mythe de la ville sacrée et le symbole du centre

Les symboles aquatiques et les réves

Le symbole de la femme. Du dionysisme a la mystagogie

Conclusion : Du temps recherché, du monde recréé et du dieu caché

TEXT

Introduction

1 Le présent article propose une lecture originale du roman Le Cercle
de Stratis Tsirkas. Publié en Grece en 1961, Le Cercle fait partie de
la trilogie Cités a la Dérive qui recut en 1971 le prix du Meilleur Livre
étranger en France. Le titre de la trilogie fut inspiré par les vers du
poeme « Stratis Thalassinos a la Meére Morte », écrit par George
Seféris (prix Nobel 1963) : « Jérusalem, cité a la dérive, Jérusalem, cité
des réfugiés. » Les deux autres romans qui constituent la trilogie
sont 'Ariane (1962) et La Chauve-Souris (1965). Ces trois livres suivent
la vie de Manos Simonidis entre 1942 et 1944, un jeune soldat idéaliste
et militant, réfugié grec, engagé dans le mouvement antifasciste de
gauche au Moyen-Orient. Chaque roman raconte le passage de
Manos successivement dans les villes de Jérusalem (Le Cercle), du
Caire (Ariane), et d’Alexandrie (La Chauve-Souris), ou il lutte avec les
alliés contre l'expansion féroce hitlérienne. La derniere partie de la
Chauve-Souris se déroule a Thessalonique, ot 'on apprend que le



IRIS, 412021

héros principal meurt durant la guerre civile. Autour de lui se
succedent des personnages de cultures, de religions, de nationalités
et de statuts différents, aux convictions et desseins variés. Presque
chacun d'eux représente un idéal-type distinct, et 'ensemble
constitue la mosaique de la condition humaine, la charte d’actions
des forces invisibles et sournoises qui visent a déterminer le destin
des personnes et les faits historiques.

2 Toute la production de la recherche académique concernant la
trilogie de Tsirkas cible essentiellement trois axes principaux : le
politique, le cosmopolitisme et la stylistique. En premier lieu, la
thématique du politique est étroitement liée a I'idéologie communiste
et a la critique exercée par le héros central, Manos Simonidis, surtout
au niveau de sa rigidité, de son intransigeance, et d'un controle
parfois oppressant. En second lieu, on est confronté a un
cosmopolitisme errant, vagabond, érotique, parfois arriviste et
amoral, régnant au Moyen-Orient. Sous cet angle, les Cités a la Dérive
sont associées et comparativement étudiées avec le
Quartet d’Alexandrie de Lawrence Durrell. En dernier lieuy, le style
d’écriture aléatoire de Tsirkas oscille entre réalisme et modernisme.
De surcroit, les romans de la trilogie sont plutot percus dans une
globalité, ce qui conduit a négliger la valeur intrinséque de chacun
d’eux, et surtout du premier. Le Cercle nous introduit a la cosmogonie

lissues de la Seconde Guerre mondiale, et a la

et a la cosmagonie
facon dont les hommes et femmes subissent leur propre existence
dans un monde injuste, pervers, corrompu, décadent et
ingouvernable, ou le profane est sacralisé, et le sacré est

constamment profané.

3 Le Cercle est principalement caractérisé comme un roman politique,
dominé par le cosmopolitisme dynamique des Grecs de la diaspora,
des exilés, des réfugiés, des immigres, des agents militaires
nationalistes, des communistes antifascistes, des espions et des
opportunistes venant du monde entier. Pourtant la réalité décrite par
Tsirkas, qui correspond plus ou moins aux faits réels historiques et
politiques, est solidement fondée sur I'imaginaire mythologique aussi
bien grec ancien que judéo-chrétien. Cet article a pour but de
contribuer a 'étude autonome du premier roman de la trilogie de
Tsirkas, et de révéler les éléments qui meéneront a la dé-codification
et a l'interprétation de I'imaginaire intense du Cercle. Lauteur,



IRIS, 412021

consciemment ou non, nous rappelle a chaque instant que toute
personne et tout acte surgissent de I'univers des mythes. Par mythe
on entend ce que Mircea Eliade appelle « une histoire vraie qui s'est
passée au commencement du Temps et qui sert de modele aux
comportements des humains » (1993, p. 22), ou bien « un mode d'étre
dans le monde » (ibid., p. 23). Selon Mircea Eliade, le mythe est
enraciné dans notre vie sociale, culturelle et religieuse, de méme que
dans nos comportements et attitudes. Le mythe porte toujours un
message qui a du sens, et constitue un commencement primordial, il
nous parle des temps primordiaux, et du fondement du monde (Jung
& Kerényi, 1951).

4 Dans le roman de Tsirkas, l'organisation du récit ainsi que les grands
themes traités sont liés aux symboles et aux archétypes d'un monde
originaire. Il sagit de grandes questions qui préoccupent les individus
depuis la création du monde, des themes centraux de la conscience
collective, des images et des réves qui traversent les générations, les
races et les nations, et qui structurent I'ame universelle (Jung &
Kerényi, 1951, p. 95-112). Les mythes et leurs constituants chez Tsirkas
nous révelent la vérité diachronique sur l'existence et la condition
humaine, le destin de 'homme, et son rapport avec le cosmos
terrestre et divin.

Résumé du roman

5 Le Cercle se déroule dans la ville sacrée de Jérusalem, ou arrive une
multitude de gens soit pour échapper a la Seconde Guerre mondiale
qui fait rage en Europe, soit pour s'organiser contre les troupes
victorieuses allemandes. Le héros central du livre, ayant abandonne le
groupe communiste antifasciste et clandestin des « tétes coupées »,
se cache sous le nom de Caloyiannis dans une pension gérée par
Madame Anna Feldmann-Rosenthal, une bourgeoise allemande
déclassée, secretement amoureuse de Manos. Dans cette méme
pension vivent Madame Rapesco, commandante dans le FFL,
ex-prostituée qui se présente comme la veuve d'un comte roumain,
les Benlassines un couple de juifs yéménites militants communistes,
Rosa Chliaska la femme de ménage juive polonaise, ses deux petits-
enfants et sa belle-mere, et d'autres gens encore de nationalités et de
provenances différentes.



IRIS, 412021

6 Larrivée de la belle Autrichienne Emmy, épouse de Hans Bobertzberg,
ancien ministre de Schuschnigg, initiera des intrigues et des passions
dérivant de son aventure romantique, courte, discrete et platonique
avec Manos, ainsi que de son érotisme et de son hédonisme
insatiables et incontroélables. Bientdt son mari, directeur des
émissions autrichiennes a Jérusalem, catholique et monarchiste
rigoureux, sera obligé de se déplacer pour exécuter une mission en
Turquie. Pourtant, son départ est le résultat d'un plan dresseé par les
services secrets américains. Emmy subit le chantage de Benny
Kurtmeyer, un agent américain qui surveille Hans Borbetzberg, et qui
la force a avoir des rapports sexuels avec lui. A ce moment-13, et
malgreé le chantage, Emmy, malheureuse dans son mariage, se libere
et se précipite dans une relation extraconjugale avec deux hommes
en parallele : Benny et Adam, un Grec malin, immoral, trafiquant et
proxénete. Ses sentiments pour Manos restent tres forts, elle choisit
cependant le chemin des plaisirs charnels.

7 Manos, sous 'emprise de son idéalisme politique et de son désir de
contribuer a la libération de la Grece, retourne aux « tétes coupées »
sans pouvoir oublier Emmy malgré sa déception face a la vie quelle
mene. L'assassinat d’Adam et I'accusation de Chloe Liaska, confidente
d’Emmy, sera la cause de la découverte d'un jeu organisé par une
association secrete : un cercle, ayant pour but de se divertir en
manipulant la vie érotique des gens sur la base de paris et de prix. A la
fin, il est révélé que derriere chaque choix phénoméniquement voulu
des individus, se cachait une décision déja prise par les membres du
cercle qui fonctionnaient conformément aux regles internes et
mutuellement acceptées. Manos et Emmy ne se voient plus jamais. Le
roman s'acheéve avec une lettre dEmmy adressée a Manos, par
laquelle elle lui annonce la naissance de son fils. N'étant pas sire de la
paternité de son enfant, elle veut croire pourtant quAdam en est le
pere. Elle exprime son désir de I'élever a Jérusalem et de le nommer
Emmanouil (le nom de Manos et du fils de Dieu).

Le mythe de la ville sacree et le
symbole du centre

8 La structure complexe du Cercle et son monde kaléidoscopique
tourne autour d’'un axe fixe et stable, celui du centre. En I'occurrence



IRIS, 412021

10

le centre, ou toute l'action se déroule, est la cité de Jérusalem. Selon
Martin Heidegger, lorsque les Grecs anciens se référaient a la cité, ils
employaient le mot polis qui dérive du polos, le pdle ? (Heidegger,
1996, p. 81), 'axe de rotation autour duquel tournent les élements.
Heidegger considere que la cité est fondée sur « la vérité et I'essence
de I'étre » (ibid., p. 85), c'est 'endroit qui réunit les hommes et leurs
attitudes. Dans Le Cercle, la ville de Jérusalem, archétypale et en
méme temps chaotique et occulte, constitue la scéne centrale ou se
développent l'action humaine et les jeux de controle sur la cité et ses
habitants. Les hommes y découvrent et dévoilent leur propre vérite
et le sens de leur existence en créant des relations notamment
conflictuelles, en simposant ou en se compromettant. Derriere la
facade du cosmopolitisme, du syncrétisme religieux et du
multiculturalisme conjoncturel, les héros du livre se consument dans
la quéte incessante des points de reperes stables tant cosmiques que
métaphysiques. Chacun d'eux, séparément ou en groupes militaires,
nationaux et sociaux, est a la recherche obsédante des alliés, afin de
pouvoir affronter I'antagonisme extréme exercé a tous les niveaux.

Jérusalem est plus qu'un lieu. C'est une cité sacrée qui représente,
d’apres les mythes religieux judéo-chrétiens, un « prototype céleste »
(Eliade, 19973, p. 19) et donc divin. Il ne s'agit pas simplement d'une
ville, mais d'un modele originaire et idéal qui se trouve loin du monde
cosmique. Elle est présente dans les écrits des prophétes hébreux,
créée tout d’abord dans le ciel par Dieu, et par la suite construite a
lidentique sur la terre (ibid., p. 20). Dans I'Apocalypse, apres la défaite
de Satan et lors du jugement dernier des morts (Apocalypse, 20,
11-15), le monde recréé trouvera sa demeure dans la Nouvelle
Jérusalem descendant des cieux, habillée et parée « comme une jeune
mariée » qui va rencontrer son époux (ibid., 21, 2). Dieu dorénavant
surveillera la ville et ses élus. « Jentendis alors une voix clamer, du
trone : “Voici la demeure de Dieu avec les hommes. Il aura sa demeure
avec eux ; ils seront son peuple, et lui, Dieu-avec-eux, sera leur

Dieu”” » (Ibid., 21, 3) Lordre céleste et terrestre seraient rétablis.

Jérusalem devient successivement, selon la Bible, le symbole de la
création, de la recréation, de la renaissance et de la rédemption, la
ville exemplaire, le modele universel ou les gens vivront en harmonie
parfaite entre eux et avec Dieu. Pour les livres saints, la culture
religieuse et le discours judéo-chrétien, Jérusalem devient un mythe



IRIS, 412021

11

12

de référence. D'apres la définition de Mircea Eliade, le mythe est
'expression du besoin interne d'une communauté ou d'une société de
dévoiler, par I'intermédiaire du récit, un « évenement primordial »
(1993, p. 14). Il sert de « modele » pour le comportement des
individus, il se caractérise par « 'exemplarite et I'universalité » (ibid.,
p. 14-15). Il nous raconte aussi la « vérité absolue » (ibid., p. 21) liée au
fondement d'une société, et cette vérité se déroule dans un espace et
dans un temps sacrés, le temps des origines du monde. Tous les
espaces sacres disposent d'un centre sous la forme d'une montagne,
d’un rocher, ou méme d’'un temple qui joue le role de I'intermédiaire
entre le ciel et la terre, le divin et le cosmique. C'est le cas du
Calvaire, la colline du Golgotha qui se trouve au centre de Jérusalem,
et du mont Gérizim (ou Garizim) qui est pour les Samaritains « le
nombril de la terre » (Eliade, 1997b, p. 39), un lieu saint
(Urien-Lefranc, 2016, p. 670). Le Golgotha dans la Bible est aussi
mentionné comme le « Lieu du Crane 2 » parce que, en plus de
I'endroit ou Jésus a été crucifié, le Golgotha est le lieu ou, selon les
croyances, le crane d’Adam fut enterré. Pour les juifs, Adam « fut
faconné » dans la ville de Jérusalem (Eliade, 19973, p. 29).

Pourtant Jérusalem n'est pas la seule a revendiquer le titre du centre
dans l'univers de Tsirkas. Le symbole religieux prend sa place a coté
du symbole archaique. Ron, un des nombreux personnages qui
apparait dans le roman, interroge Manos Simonidis sur les origines de
ce dernier. Manos I'informe qu'’il vient de Jérusalem du coté de sa
meére, tandis que sa résidence permanente est a Athénes. Ron lui
répond avec enthousiasme :

« Vous pouvez vous vanter de tenir votre origine des deux centres du
monde [...]. Vous vous souvenez de Xénophon ? Athenes était au
milieu de la Grece, la Grece au milieu du monde. Pour leur part, les
Croisés voulaient que le centre du monde fit a Jérusalem. » (Tsirkas,
1999, p. 116)

En outre Emmy, en se souvenant des moments insouciants de son
enfance et de sa jeunesse durant laquelle elle a découvert les ceuvres
de Friedrich Holderlin 4, ajoute : « La Grece, centre du

monde... » (Ibid., p. 120) S'agit-il d'une rivalité inconsciente et sous-
jacente chez Tsirkas et d'une revendication nationale par rapport au
symbolisme du centre ? La réponse a la question est négative. Chaque



IRIS, 412021

13

individu et chaque communauté ou nation a son propre centre, « son
point aimant » comme le centre constitue le point ou « le désir
collectif ou individuel de 'homme et le pouvoir surhumain capable de
satisfaire ce désir, se rencontrent » (Chevalier & Gheerbrant, 1994,

p. 189). Le centre est la place de Dieu, la loi supréme, et le pouvoir qui
organise et dirige tout, c’est le point ou les forces opposées se
croisent en poursuivant l'unite (ibid.).

Limaginaire de Jérusalem en tant qu'axis mundi est maintenu chez
Tsirkas, et le livre impressionne, créant parfois la confusion chez le
lecteur avec l'affluence interminable des gens qui vivent sur place ou
arrivent de tous les coins du monde. La ville est un refuge, un siege
d'opérations militaires, un creuset des civilisations ou se développent
des tendances aussi bien centripetes que centrifuges. Une ville qui
accueille et en méme temps expulse, tolérante et rigide, mais avant
tout désemparée. Manos Simonidis la qualifie d’« extravagante »
(Tsirkas, 1999, p. 25), et Emmy de « fatidique » (ibid., p. 51).
Hatzivassilis, le vieil ami de Manos, explique que « mille pouvoirs
secrets commandaient cette ville a la dérive » (ibid., p. 55), pour
ajouter que « les gens entendent monts et merveilles sur les Lieux
Saints [...] et quand ils viennent, cette terre leur révele la vérité

nue » (ibid., p. 57). Hans, le mari dEmmy, en s'adressant a elle, lui pose
la question suivante : « Ne dit-on pas que Jérusalem rend fou ou

tue ? » (Ibid., p. 67) Benny Kurtmeyer, un des amants d’Emmy,
compare Jérusalem avec un « camp de concentration » (ibid., p. 231),
tandis que Ron la considere comme « la ville la plus étrange qu'il
connaisse. Chaque clocher indique une secte. Chaque synagogue,
chaque mosquée. Un écheveau d'inquiétudes spirituelles qu'Hitler
sappréte a déméler d’'un coup de pied » (ibid., p. 109). A la fin du
roman, Madame Rapesco nous donne une image plus saisissante
encore de cette ville fragmentée :

« Voici la Ville Sainte, le nombril de la terre avec ses habitants, un
abrégé de 'Humaniteé et des passions. Cette ville divisée en nations,
divisée en tribus, divisée en religions, en doctrines et en croyances,
divisée en classes et en castes, divisée en quartiers, en sexes, en
races, en ages. Une mosaique terriblement embrouillée. » (Ibid.,

p. 232)



IRIS, 4112021

14

15

Pour les personnages du Cercle, Jérusalem est une ville dont la
sacralité est fortement contestée a cause de son hétérogénéité
extréme qui la découpe et la morcele. Parallelement, cette sacralité
est désespérément recherchée en tant que garante de l'ordre
cosmique, spirituel, politique et existentiel. Nous nous retrouvons
alors devant un paradoxe, celui du bipdle acceptance - contestation.
D'une part, on releve l'acceptance générale du mythe archétypique
archaique et religieux de la ville sacrée et du centre. D'autre part, un
doute surgit quant a son actualité et son prestige, suite a la guerre, a
la dispersion et a la diversité chaotique qui dégradent cette sainteté.
On dirait que le texte pose de fagcon implicite le probleme de
'autochtonie, de la possession et de la gouvernance légalisée de la
ville dans le contexte historique ot I'action du roman se déroule.
Manos, en reprenant le chemin de l'action militaire antifasciste
clandestine, se cache dans la maison de la doctoresse italienne Nina,
qui se trouve sur la colline de Scopus. La, il réfléchit aux temps ou
Jérusalem était férocement convoitée pour une fois encore :

« Titus Flavius avait campé la, sur cette colline, avec ses légions
romaines, et suivi I'agonie de Jérusalem assiégée en bas, déchirée par
les discordes et les fanatismes mortels, mais qui lui résistait
désespérément. Jusqu'a ce qu'il elit entierement incendiée, qu'il etit
détruit les murailles, rasé les fondations des temples et des
monuments, qu'il elt égorgé ou vendu les citoyens divisés, les
Zélotes, les Larrons, les Eliazarites et méme les moderés. » (Tsirkas,
1999, p. 165)

La Seconde Guerre mondiale déstabilise et dégrade la ville. Le
pouvoir dirigeant est perdu, décapité, et Jérusalem reste un corps « a
la téte coupée » (pour se rappeler le nom des chefs de l'organisation
du Parti communiste avec qui Manos Simonidis était temporairement
en rupture). La désacralisation de la cité a travers le déplacement ou
I'absence du centre se reflete aussi dans la topographie du roman.
D'apres Roger Callois, le pur est toujours placé au ceeur de la ville et
se manifeste par la présence des autels, des statues, des batiments de
services officiels et autres, qui sont liés a une « vie honorable » (1988,
p. 67-69). Ces constructions majestueuses dénotent la « cohésion »,
I'« harmonie », la « norme » et la « solidité » (ibid., p. 71). Au contraire,
ce qui est impur se trouve dans les quartiers périphériques et



IRIS, 412021

16

17

obscurs, dans la misere des rues étroites et délaissées, ou 'on peut
trouver de petits hotels, des pensions malfamées, et rencontrer des
clandestins (ibid., p. 67-69). Léloignement du centre et du pur
coincide avec le rapprochement de l'agitation, de la désintégration et
du désordre (ibid., p. 71). Mais méme lorsqu'on est pres d'un symbole
religieux mythique et donc central, la profanation qu'il subit est telle
que l'image sainte perd sa pureté et sa grandeur. Cest le cas par
exemple de Winter, I'agent d’Intelligent Service, qui séduit des
religieuses catholiques et orthodoxes, ou bien d’Adam, 'homme
impudique quUEmmy rencontre devant le Nouveau Monastere Grec,
ou encore Pantélis « le moine rouge » qui entretenait des relations
incestueuses avec sa sceur. A travers ces trois exemples, on peut
constater que l'image de I'é¢glise — symbole du centre et du sacré —, si
importante pour Jérusalem, est démystifiée et avilie.

Les gens du Cercle, en restant phénoméniquement a I'écart, en
circulant métaphoriquement et géographiquement dans la périphérie
et dans 'ombre, en profanant et en dupant, font tout pour approcher
et controler la cité, en profitant de la cosmogonie que la guerre
provoque. Pourtant, il faut prendre en compte que justement la
cosmogonie « est la supréme manifestation divine » (Eliade, 1997b,

p. 73), que « le sacré représente [...] une énergie dangereuse,
incompréhensible, malaisément maniable et éminemment efficace »
(Caillois, 1988, p. 27). La revendication du centre, aussi bien politique
que métaphysique, est angoissante et difficile. « Le chemin est ardu,
semé de périls, parce qu’il est, en fait, un rite de passage du profane
au sacré ; de I'éephémeére et d’illusoire a la réalité et a I'éternité ; de la
mort a la vie ; de 'homme a la divinité. » (Eliade, 1997a, p. 31)

Les symboles aquatiques et
les réves

Les images aquatiques jouent un role prépondérant dans Le Cercle, et
elles apparaissent sous diverses formes. Le premier livre de la trilogie
commence avec un réve dEmmy qui se rapporte a 'eau : « Et une
voix, venue des temps immémoriaux, disait qu'au-dessus du fleuve
flottait le parfum d'un lys d'or. 11 y avait des années qu'Emmy n’avait
éprouvé cela. Quelle bénédiction ! Il lui semblait que ses articulations,
ses nerfs, son ame émergeaient d'eaux lustrales. » (Tsirkas, 1999, p. 11)



IRIS, 412021

18

De ce fait, aussi bien Emmy que le lecteur lui-méme, sont transposés
dans un illo tempore presque édénique, lointain et indéfini, au-dela du
temps historique. Le fleuve aux eaux lustrales renvoie a un état de
béatitude et de sérénité. Par ailleurs, le lys symbolise dans la religion
chrétienne la vertu et I'innocence (I'épisode de 'Annonciation), mais
aussi la capacité de résister aux difficultés et de survivre, comme on
peut voir dans le Cantique des Cantiques : « — Je suis le narcisse

de Saron®, / le lis des vallées. / — Comme le lis entre les chardons, /
telle ma bien-aimée entre les jeunes femmes. » (Le Cantique des
Cantiques, 1I.1-2) Associé aux eauy, il désigne 'amour, le désir
(Chevalier & Gheerbrant, 1994, p. 578), et la fécondité parce que « si
I'eau devient précieuse, elle devient seminale » (Bachelard, 1942, p. 13).
La réverie paradisiaque donne tout de suite le relais a la réalité
démythifiante. « Le nez dEmmy reposait sur une tache humide. Il y
avait des années aussi que sa salive n’avait coulé pendant son
sommeil. » (Tsirkas, 1999, p. 11) C'est une scene d'intimité extréme, qui
étonne le lecteur, et qui le prépare en méme temps pour le jeu entre
le sacré et le profane qui va suivre tout au long du roman.

A travers un des monologues intérieurs de Manos, on apprend que sa
rencontre avec Emmy commence avec la récitation de la premiere
stanza du poeme de Friedrich Holderlin, Moitié de la vie (Hdlfte

des Lebens) % : « Avec des poires jaunes, accroché et plein de roses
sauvages, le pays. » (Tsirkas, 1999, p. 39) Manos répond avec quelques
lignes de Prologos (Préface) de Kostas Vanalis, qui parle de 'amour et
de la mer. Le reste du poeme de Friedrich Holderlin apparait vers la
fin du livre sous la forme d'un réve dEmmy. Durant la période ou elle
vit seule et isolée dans une villa pour accueillir ses amants, elle fait

« un réve, un de ces réves tout en horizons dorés et frises grecques et
lacs bleus aux cygnes enivrés de baisers’ » (Tsirkas, 1999, p. 199-200).
Le poeme décrit un paysage idyllique et arcadien, hymne a la sacralité
des eaux d'un temps et d'un lieu mythique. Pourtant, il s'agit d'une
image aquatique obscure, car l'eau sacrée est sombre et ténébreuse,
elle est « stymphalique » (Durand, 1992, p. 104). La « stymphalisation »
se produit lorsque la nuit transperce la surface des eaux en les
rendant opaques et noires comme un étang. « Parfois la pénétration
est si profonde, si intime que, pour I'imagination, I'étang garde en
plein jour un peu de cette matiere nocturne, un peu de ces ténebres
substantielles. Il se “stymphalise” » (Bachelard, 1942, p. 137)



IRIS, 4112021

19

20

21

Cette image troublante est contrebalancée par la blancheur, la grace
et les jeux érotiques des cygnes qui, dans la mythologie grecque,
sont associées non seulement a 'amour et au désir, mais aussi a
I'hiérophanie et a la fertilité. Rappelons-nous le mythe selon lequel
Zeus, en se transformant en cygne, séduisit Léda qui, suite a cet
accouplement, mit au monde deux enfants, Pollux et Hélene.

ATopposé, les réves et les visions de Manos ne sont pas autant
euphoriques que ceux dEmmy. Ses cauchemars sont remplis de
morosite, d'effroi et de vertige :

« Je conduirais Emmy a Bethléem et a la Mer Morte [...]. Je
m'effondrais [...]. La chute de Satan, des ailes noires comme celles de
la chauve-souris, la té€te en bas, les ongles crochus, les cornes, et
Jésus, divin, intact, au bord du précipice avec l'auréole [...]. Autre
image, Icare, en chair et en os, corps dénudé¢, des ailes blanches
angéliques, et l'air plein de duvet et le soleil la-haut, or en fusion. La
foudre m'a frappé avant que I'enfer ne me happe, noir et béant
comme la gueule du Dragon. La foudre m’a frappé avant que je me
noie dans la mer Egée qui palpitait au-dessus de moi, toute vague et
écume. » (Tsirkas, 1999, p. 63-64)

Le chemin de Manos et dEmmy vers les lieux saints est interrompu
par l'intervention du démon effrayant et d’'Icare en plein vol. Parmi
eux, la figure sereine et luisante de Jésus qui reste calme et
contemplatif devant cet événement apocalyptique 8. A son tour,
Manos suit la chute explicite de Satan et celle implicite d’'Icare, frappé
par une foudre qui, ressemblant a un monstre mythique, I'envoie en
méme temps aux tartares et au fond de la mer Egée. Le chatiment
biblique se joint a la punition archaique pour aboutir a la
condamnation de ceux qui contreviennent aux ordres imposés par
une force supérieure, cosmique ou surnaturelle.

Lunivers onirique de Manos est plein d’antitheses. On devient
témoins d'un combat sauvage entre le Bien et le Mal, le haut et le bas,
la lumiere et les ténéebres, 'eau et le feu, la vie et la mort. Gilbert
Durand divise I'imaginaire en deux grands schémas : le régime diurne
qui se définit par les oppositions, et le régime nocturne qui se
caractérise par les forces mystiques. En adoptant la catégorisation de
Gilbert Durand, on peut constater que le réve de Manos avec ses
images antithétiques appartient au régime diurne et héroique,



IRIS, 4112021

22

comme il contient des symboles de la chute (catamorphes), de la
preésence des monstres et des bétes (thériomorphes) et des symboles
associés a la nuit (nychtomorphes). Ces éléments sont indicatifs de
l'appréhension face au temps fluide et a la perte, qui s'exprime par

« la négation du destin et de la mort » (thériomorphie), « 'angoisse
devant le devenir » (nyctomorphie), et « I'inquiétude morale devant la
chair sexuelle » (chute) (Durand, 1992, p. 133). Le réve de Manos est
typique de l'imaginaire diurne dans le sens ou

[...] la mort et le temps seront récusés ou combattus au nom d'un
désir polémique d’éternite, la chair sous toutes ses formes,
spécialement la chair menstruelle quest la féminité, sera redoutée et
réprouvee en tant qu'alliée secrete de la temporalité et de la mort.
(Durand, 1992, p. 134)

Sa chute dans la profondeur de la mer Egée est une mort, mais aussi
un retour a la meére biologique et a la mere natale, la Gréce, pour
laquelle il éprouve une grande nostalgie. La mer a toujours été tres
importante pour les Grecs qui lui attribuaient des qualités divines,
genératrices et libidinales. En plus d’étre nourriciére et protectrice,
elle est aussi salvatrice, et €loigne les tentations en purifiant 'homme.

Le deuxieme chapitre du Cercle s'ouvre avec une phrase pessimiste
de Manos : « Je ne savais pas que la solitude se buvait a petites
gorgées. » (Tsirkas, 1999, p. 21) Limage de la « liquéfaction » de la
solitude amere qui rend cette derniere potable et consommable
comme un poison est en contraste aussi bien avec les eaux
primordiales du réve dEmmy et du poeme de Friedrich Holderlin,
quavec I'habitude de Hans Bobertzberg de communier chaque

matin (ibid., p. 16). Les gorgées de Manos ont le gotit de la frustration
et correspondent au temps présent et volatile. En revanche, les
gorgées de la communion de Hans ont la saveur de I'espoir et
correspondent a une expérience diachronique et transcendante. Carl
Gustav Jung considere la masse comme une action transformatrice et
la classifie parmi les archétypes de la renaissance :

Durant la messe, un acte soustrait au monde et au temps, tue le
Christ, le sacrifie et il ressuscite dans la transsubstantiation. Et ce
rite de sa mort sacrificielle n'est pas une répétition de 'evénement
historique mais l'acte original, unique et éternel. Lexpérience de la



IRIS, 412021

23

24

messe est donc une participation a la transcendance de la vie, qui
dépasse toutes les limites de I'espace et du temps. C'est un moment
d’éternité dans le temps. (2014, p. 209)

Les images aquatiques du Cercle ne sont pas puisées uniquement
dans la mythologie grecque. Souvent les personnages du roman se
réferent au mystere du baptéme. Frau Anna, apres avoir prépare le
bain pour Madame Rapesco, monologue : « Et tu I'as entendue entrer
dans sa bassine. Et I'eau. Dans le Jourdain on les baptise une seconde
fois tout habillées. » (Tsirkas, 1999, p. 30) Hans en accusant Emmy de
son infidélité lui rappelle : « Heureusement que tu es née catholique.
Le baptéme t'a sauvée une fois. » (Ibid., p. 67) Des soldats grecs
visitent le fleuve Jourdain pour se faire baptiser : « Quelques gars de
la Brigade qui étaient de chez nous l'ont trouvé quand ils sont venus
recevoir le baptéme dans le Jourdain. » (Ibid., p. 138-139) Rosa
Chliaska, la femme de ménage a la pension de Frau Anna et a la
nouvelle résidence d’Emmy, lui fait des reproches pour la vie
immorale qu'elle méne et pour la disparition de Manos : « Lui
[Manos], il n'aurait pas fermé les yeux. Mais qui sait ce qu'il a appris
pour s’évanouir dans la nature ! — Il savait que jétais mariée. — Et
alors ? 1l taurait rebaptisée. A quoi sert le Jourdain, par ici ? » (Ibid.,
p- 199)

Par l'intermédiaire du baptéme tout devient expiable et pardonnable.
Pourtant, le mystere parait €tre percu par les personnages comme
une procédure simple, rapide et presque ordinaire, perdant ainsi sa
valeur mystique et aboutissant a sa profanation. Au dernier chapitre
du livre, Emmy écrit a Manos et I'informe de sa situation du moment.
Elle lui parle de son enfant et lui annonce qu’elle souhaite lui donner
un nom grec en insinuant I'imminence du baptéme. « Je les ai priés de
lui trouver un nom grec, mais ils n'arrivent pas a se mettre d’accord,
et a ce que je vois, ils finiront par 'appeler Emmanuel. » (Tsirkas, 1999,
p. 243) Dans I'Evangile selon Matthieu, il y a deux prénoms donné au
Christ : Jésus et Emmanuel. « Voici que la vierge concevra et
enfantera un fils, / et on l'appellera du nom d’Emmanuel, / ce qui se
traduit : “Dieu avec nous”. » (Matthieu, 1, 23) Le prénom Manos est en
grec la version plus courte pour Emmanuel. Emmy n'a pas pu
I'empécher de retourner aux « tétes coupées », mais elle reste
métaphysiquement liée a lui a travers son fils.



IRIS, 412021

25

26

Le baptéme depuis son origine est un rite de passage d'un état
pré-chrétien, et donc profane, au monde expié des €lus et des
protégés par les puissances divines. Il symbolise la régénérescence et
le pardon du péché originel :

Jean le Baptiste fut dans le desert, proclamant un baptéme de
repentir pour la rémission des péchés. Et s’en allaient vers lui tout le
pays de Judée et tous les habitants de Jérusalem, et il se faisaient
baptiser par lui dans les eaux du Jourdain, en confessant leurs
péchés. (Marc, 1, 4-5)

Il s’agit selon Jung d’'« une transformation métaphysique du destin »

a travers « un processus magique » (Jung, 2014, p. 351). Cest un acte
iniatique et rédempteur, durant lequel I'individu s'engage a une vie
conforme aux regles des livres saints. Et pourquoi cet acte devient-il
si nécessaire méme lorsqu'il est constateé, simplifié ou profané ? Parce
que 'homme durant son existence est a tel point en contact avec
I'expérience des rites et des mythes vivants, qu'il ressent le besoin de
se retourner pour se pencher sur son passé avant de continuer sa
marche vers l'avenir (Jung & Kerényi, 1951, p. 11-12).

Le symbole de la femme. Du
dionysisme a la mystagogie

Nous avons examiné jusqu'a maintenant deux symboles-archétypes
importants dans I'imaginaire de Tsirkas : la ville et I'eau. Un autre
symbole encore, aussi important et fondamental que les précédents,
est celui de la femme dont les aspects et les versions variés se
retrouvent dans la personnalité controversée d Emmy Bobertzberg.
Emmy, une étrangere autrichienne, fait son apparition a Jérusalem
avec son mari Hans, un homme faible, aspirant a la restauration des
Habsbourgs et a la prédominance de la foi catholique. Larrivée
d’Emmy a Jérusalem lui donnera acces a un « vertige dionysiaque »
(Gernet, 1953, p. 383), a un « délire bacchique » (ibid., p. 382)
similaire au ménos, la folie sacrée des Grecs anciens (ibid., p. 380). Les
Ménades ou Bacchantes étaient des femmes qui accompagnaient le
dieu mythique Dionysos (Bacchus). Elles participaient aux fétes



IRIS, 412021

27

28

organisées en son honneur, orgiaques et frénétiques, menant
fréquemment a la violence rituelle (ibid., p. 382).

Les Bacchantes, la tragédie d’Euripide, traite du sujet de la visite
anonyme de Dionysos a Thebes, afin de punir la prohibition de son
culte. La venue de Dionysos, dieu chtonien et civique, du masque et
du déguisement, du vin et des exces, de la mort et de I'extraordinaire,
a toujours lieu dans le contexte suivant : un étranger, en surgissant de
lau-dela, arrive dans un monde barbare (Vernant, 1985 p. 39). Dans la
mythologie et la tragédie grecques, mais aussi dans 'Ancien
Testament, l'arrivée d’'un étranger, comme l'arrivée d Emmy a
Jérusalem, signale une hiérophanie. Lors d'une discussion de Manos
avec Hatzivasilis, ce dernier lui rappelle : « Létranger est sacré. Tu
n'as pas lu dans le Deutéronome : Tu ne pervertiras point le droit d'un
étranger... Tu te souviendras que tu as été esclave sur la terre
d’Egypte. » (Tsirkas, 1999, p. 56)? Ce dieu imprévisible, ambivalent et
contradictoire, devient le symbole de la perte de soi, de la souffrance
et de la violence (Henrichs, 1984, p. 207).

Dans le roman de Tsirkas, Emmy incarne l'esprit dionysiaque sous
l'apparence soit d'une bacchante, soit de Bacchus lui-méme déguisé
en femme. Friedrich Nietzsche dans L'Origine de la tragédie, en
décrivant le dionysisme, parle de l'ivresse, de I'extase hédonique et de
la luxure immodérée de l'individu, qui arrive a se dissocier de son
passé, de lui-méme, et a tomber dans un état léthargique sans limites
(Nietzsche, 1872, p. 38). Il se morcele pour se réunir de nouveau avec
I'étre primaire en dépit des conditions de cruauté et des abus. Hans
fait l'analogie entre Emmy et les « kermesses » (Tsirkas, 1999, p. 73),
festivités organisées au Moyen Age spécialement en Hollande, durant
lesquelles les bornes sociales, morales et religieuses disparaissaient
et les individus se livraient aux exces ménadiques. Les sujets épris par
le dionysisme repoussent la vérité, refusent la connaissance et
reportent l'action :

En ce sens, 'homme dionysien est semblable a Hamlet : tous deux
ont plongé dans l'essence des choses un regard décidé ; ils ont vu, et
ils sont dégottés de l'action, parce que leur activité ne peut rien
changer a I'éternelle essence des choses ; il leur parait ridicule ou
honteux que ce soit leur affaire de remettre d’aplomb un monde
disloqué. La connaissance tue l'action, il faut a celle-ci le mirage de



IRIS, 412021

29

30

lllusion [...] c'est la vraie connaissance, la vision de I'horrible vérité,
qui anéantit toute impulsion, tout motif d'agir. (Nietzsche, 1872, p. 38)

Emmy a travers 'adultére refuse la réalité de la guerre, les complots,
les secrets et les alliances fragiles. Elle se contente des plaisirs
charnels, et reste sciemment inactive. On est bien loin de la femme
du jardin du Cantique des Cantiques (IV.12) 10 et on se trouve plutot
devant une femme voluptueuse qui se laisse séduire dans les
orangeries, et a qui sont attribués plusieurs fois dans le roman

les adjectifs satanique et diabolique. Le corps d’ Emmy, littéralement et
métaphoriquement a la dérive, devient un objet de convoitise, un
champ de bataille, et en méme temps un trophée précieux. Lespace
ou cette revendication obsédante a lieu (la pension, le restaurant de
'hotel Astoria, la maison d’Adam, la villa, le mirador) est toujours clos
et morbide. Il ne s’agit pas du tout d'un contexte édénique, mais
plutét adamique, dans le sens ou cest Adam finalement qui définit les
regles et devient le maitre du jeu au grand mécontentement de tous.
Tout au long du roman, Adam enserre Emmy de la méme facon que le
serpent entoure Eve dans le jardin d'Eden. Leur rapport se base sur
lanimalité et la brutalité. La description de Manos, témoin malgré lui
de la premiere rencontre intime dAdam et d Emmy, est assez
frappante :

« Cétait Emmy comme je ne l'avais jamais vue [...] un sourire étrange
presque diabolique [...]. Et lui 'Adam légendaire, outre poilue jetée a
la renverse, les seins flasques et les jambes tordues et grotesques
[...]. Jétais tout entier dans la lumiere [...]. Les chacals... » (Tsirkas,
1999, p. 149)

Holderlin, dans les premiers passages de I'Hypérion (2019), fait la
connexion entre 'animalité et 'Antiquité ruinée : « Le hurlement du
chacal chantant sa mélodie sauvage au milieu des décombres de
'antiquité me fait sortir de mes réves. » (Holderlin, 2019, p. 7)

La scene, qui rappelle aussi le réve de Manos analysé plus haut,
renvoie a un rituel mystique et violent, associé aux anciens mythes
qui parlent des accouplements des créatures surnaturelles avec les
hommes. Ces unions commencent par un changement d'un état ou
d'une situation donnée et se terminent avec un événement tragique.
Selon René Girard, la sexualité et le désir sexuel provoquent des



IRIS, 412021

31

32

33

animosités et des disputes, « c'est 'occasion permanente de
désordre, méme dans les communautés les plus harmonieuses »
(Girard, 1972, p. 57). Le déréglement de la communauté aboutit a une
crise qui déclenche la violence. Bien que la violence contienne en elle
une certaine sacralité (ibid., p. 51), dans le cas ou elle dépasse les
limites imposées par le groupe social il y aura besoin d'un remede
expiatoire qui est l'acte de sacrifice. Pour René Girard, le sacrifice est
non seulement purificateur mais aussi un acte social (ibid., p. 68).

Adam, le deuxieme amant d Emmy, est un homme vivant en marge,
refoulé par les divers groupes de la ville qui lui ont attribué toutes les
tares et défauts qu'un individu pourrait concentrer. Il symbolise la
chute du premier homme a la suite de laquelle 'humanité est
condamnée a la souffrance. La violence morale et physique quAdam
exerce sur Emma avec sa propre volonté exaspere Rosa Chliaska, sa
confidente, qui représente la voix et la conscience lucide de la
communauté. Pour elle, ces actes sont sataniques, une dégradation
de la nature humaine et de la femme, une déviance : « Oh le pauvre
petit corps ! Il I'a brutalisé ! C'est un démon mon cceur ! Emmy se
redressa avec orgueil : Moi aussi, je suis un démon, cria-t-elle et Hans
avait raison, je porte Satan en moi. » (Tsirkas, 1999, p. 153-154)

Les personnes adultéres dans I'Ancien Testament étaient lapidées a
mort, et Jésus dans le Nouveau Testament commande : « Tu ne
commettras pas l'adultere. » (Matthieu, 5, 27)

Que si ton ceil droit est pour toi une occasion de péché, arrache-le et
jette-le loin de toi ; car mieux vaut pour toi que périsse un seul de tes
members et que tout ton corps ne soit pas jeté dans la géhenne.
(Matthieu, 5, 29)

Néanmoins, selon Mircea Eliade, 'orgie aussi bien que le mariage

« constituaient des rituels imitant des gestes divins ou certains
épisodes du drame sacré du Cosmos ; ce qui importe est cette
légitimation des actes humains par un modele extra-humain »
(Eliade, 19974, p. 41). Le monde archaique reconnait aux dieux le droit
et le privilege d'exercer I'adultere — afin de rappeler aux hommes leur
nature divine — de s'imposer et de manifester leur pouvoir surnaturel
aux individus mortels. Par conséquent, la sexualite, comme « toute
action qui a un sens preécis », non seulement n'est pas une activité



IRIS, 412021

34

35

profane, mais elle participe aussi au sacre (ibid.). Pour Emmy, ce qui
donne sens a son action, c'est son besoin de survie et de
reproduction, nié par son mari Hans. Néanmoins, I'agitation que cette
attitude provoque est tellement violente qu'elle aboutit a 'assassinat
d’Adam. Sa mort constitue un sacrifice nécessaire, d'une part

parce quelle constitue une « catharsis » qui exorcise le mal, et
d’autre part parce qu'elle assure le retour a I'ordre établi. Friedrich
Holderlin a travers son Hypérion constate que « [...] toutes les ceuvres
des hommes ont pour fin leur punition et ce ne sont que les dieux et
les enfants que Némeésis ne frappe pas » (2019, p. 120).

On a vu comment Tsirkas construit dans son ceuvre l'archétype
polyvalent et complexe de la femme qui réunit en elle des qualités et
des caracteristiques contradictoires. Elle est épouse et amante,
primitive et cultivée, satanique et bienveillante, adultere par le corps
et fidele par le coeur, cependant toujours attachée au sacré, méme
lorsqu’elle agit dans un contexte a premiere vue profane. « Mariage,
licence sexuelle, purification collective par la confession des péchés
et 'expulsion du bouc émissaire [...] c’étaient [...] des moments d'un
vaste cerémonial. » (Eliade, 1997a, p. 77) Manos Simonidis reconnait au
départ en Emmy une femme instruite, sensible et charmante. La
langue de référence entre eux est la poésie, et les vers de Friedrich
Holderlin deviennent leur code secret. Le poéte allemand, au-dela
d’étre un point de repere linguistique, est aussi un moyen pour
calculer le temps. Le roman se déroule en douze mois calendaires, en
un temps subjectif et cyclique qui commence et se termine le jour
commémoratif de la mort de Friedrich Holderlin. « Regarde quelle
coincidence mon amour ; aujourd’hui il y a un an, je te voyais pour la
premiere fois, et il y a cent ans mourait Holderlin. » (Tsirkas, 1999,

p. 250) Par ailleurs, la description de la vie d'Hypérion commence au
printemps et semble étre terminée au printemps de I'année suivante.
Le temps ré-inventé est encore une évidence cérémonielle de la
re-naissance, comme c'est une négation du temps historique et de la
réalité vecue.

Durant sa breve relation platonique avec Emmy, Manos l'avait
identifiée a Diotima, la bien-aimée d’'Hypérion, le héros principal du
seul roman de Friedrich Holderlin, Hypérion ou UErmite de Grece,
écrit en 1799. Il s’agit d'un roman épistolaire dans lequel sont décrits
la philosophie romantique du héros, les sentiments qu'il partage avec



IRIS, 4112021

36

37

une jeune fille qu'il appelle Diotima, leur éloignement et ses
expériences lors de sa participation au projet de libérer la Grece du
joug ottoman. Le personnage de Diotima avait été inspirée par
I'amour impossible de Friedrich Holderlin avec Suzette Gontard, et
par la prétresse-philosophe du Banquet de Platon, qui initie les invités
aux mysteres et aux étapes progressives de 'amour.

La « diotimation » dEmmy reste dans un contexte flou par rapport a
la définition précise de son identité, comme en témoigne le dialogue
suivant entre Emmy et Manos :

— « Tais-toi Emmy ! Imbécile que jétais, je te prenais pour une
Diotima. Je n’ai jamais entendu une femme avouer son désir avec
autant d'impudeur.

— Attends Manos. Tu te souviens de Suzette, la Diotima de
Holderlin ? Tu te rappelles ce quelle lui écrivait ? “Les relations
amoureuses se trouvent seulement dans le monde réel, dans le
monde qui nous unit, pas dans l'esprit” Comme elle avait raison, la
malheureuse. » (Tsirkas, 1999, p. 113)

La Suzette - Diotima de Friedrich Holderlin entretient des relations
extraconjugales avec lui, en restant consciente de la véritable
situation qui pourtant accable le poete romantique et détériore sa
santé mentale. Emmy fait appel a la rationalité et met les choses dans
leur vraie dimension. Dans sa lettre qui acheve le roman de Tsirkas,
elle écrit :

Comment, Manos, une rencontre qui n'a méme pas duré deux
semaines, comment un amour qui n'a méme pas éte scellé par un
baiser, ont-ils pu te marquer a ce point ? Pourquoi toi, qui avais plus
d’expérience que moi n'as-tu pas vu en notre rencontre ce qu'elle
représentait exactement : une breve aventure de guerre dans un
camp de transit [...] pourquoi, puisque je n'étais quune Viennoise
superficielle et irresponsable, une attardée de I'époque dissolue de
Francois-Joseph, si instable, si coquette, si incapable de résister a
nimporte quel homme, au moindre appel de son désir, pourquoi
m’as-tu élevée sur un piédestal [...] ? (Tsirkas, 1999, p. 241)

Manos, a l'instar de Friedrich Holderlin, a sa propre vision par rapport
a la femme aimée et il idéalise. Il I'identifie a la Diotima d’'Hypérion



IRIS, 412021

38

39

qui est un étre sublimé, presque sacralisé, et rehaussé au plus haut
niveau de la nature humaine. Elle se distingue par son esprit
supérieur, sa souplesse, sa lucidité et son dévouement absolu. « Elle
n‘appartenait plus au monde des mortels. » (Holderlin, 2019, p. 85)
Hypérion, malgré la difficulté de se retrouver seul avec Diotima,
arrive a entretenir avec elle une relation spirituelle et platonique
(comme d’ailleurs Manos et Emmy). Malgré son regret et ses
réticences, elle 'encourage a partir pour « agir » et défendre sa cause,
tout en ayant confiance en lui. Avant qu'Hypérion ne parte, elle
I'assure quelle I'attendra en restant « une vierge fiere » (ibid., p. 76).

L'amour élevé exclusivement au niveau spirituel est la base de
linstruction de Diotima, la mystagogue de 'amour du Banquet. Le
nom Diotima signifie celle qui glorifie Dias (Zeus), ou bien celle que
Dias honore. Il ne faut pas oublier que Zeus, Adam et Jésus sont des
figures archétypiques. Zeus est le premier des dieux, Adam le premier
des hommes et Jésus (Emmanouil) est la premier et seul fils de Dieu
envoyée dans le monde des mortels. Donc lidentification d Emmy avec
Diotima pourrait €tre lue dans le contexte de la femme qui honore ou
qui est honorée par un/des dieux. Elle est un « medium » entre les
dieux et les hommes, elle apporte la vraie connaissance sur le
mystere de 'amour et transmet ses connaissances a ceux qui les
recherchent. Selon la Diomita platonicienne, 'amour se trouve entre
le beau et le mauvais, le bien et le mal, la pauvreté et la richesse, la
sagesse et l'ignorance (Platon, 1992, 204 b). Le role de 'amour est
similaire a celui du démon (daimonion) puisqu'il se place entre le
mortel et 'immortel, 'humain et le divin (ibid., 200 d). Cet amour-
démon a pour mission d'informer les hommes sur le divin, et les dieux
sur 'humain. Loccupation de I'espace vide et intermédiaire entre les
deux, entre le divin et le mortel, lui donne la possibilité de combler
avec sa présence la lacune créée, et de contribuer a la réunion de
I'univers avec lui-méme (ibid., 202 e).

On est bien loin de I'image impeccable, romantique et pur de 'amour,
comme dans le cas de ce daimonion, Eros, qui tire ses origines de la
privation, de I'imperfection et des besoins humains (Obdrzalek, 2010,
p. 417). Lamour n'est pas beau. Il est la naissance dans le beau, et
constitue une preuve dimmortalité, et de pérennité chez les gens
(Platon, 1992, 206 e). Diotima rajoute encore un parametre a sa
définition : celle de I'impulsion de 'amour pour I'immortalité, par



IRIS, 4112021

40

41

Iintermédiaire de la reproduction. La gestation n'implique pas
seulement le corps mais aussi I'ame. En conséquence, il y a deux
types de gravidite : la somatique et la psychique (ibid., 206 c-d). Ceux
qui tombent enceints dans le corps recherchent le contact corporel,
la naissance des enfants, la joie, la réputation posthume. En laissant
dans le monde leurs progénitures, ils croient avoir conquis I'éternite.
Ceux qui tombent enceints dans 'ame poursuivent et reproduisent la
sagesse, la justice, la vertu, la poésie et les lois (ibid., 208-209).

De I'amour spirituel proviennent les juges et les poetes, tandis que
ceux qui en ont I'expérience atteignent les telea et epoptika, c'est-a-
dire la perfection et le niveau le plus haut des mysteres de 'amour
(Evans, 2006, p. 17).

On a vu dans ce chapitre de multiples versions d Emmy en tant que
femme archétypale. Cest la ménade, 'adultere, I'étre sublimé, la
femme sujet et objet du désir malsain, la femme convoitée, la femme
démon, la femme meédium entre le sacré et le profane, et enfin la
femme qui recherche I'immortalité et 'unité a travers 'amour
somatique et par la naissance de son fils :

« Oui, tout est bien. Tout passe, tout se décante, tout, et les douleurs
comme les joies trouvent un jour leur place et la vie continue, tel est
'essentiel, 'harmonie. Pour moi tout est bien [...]. Des que je me
reveille et que je pense qu'il existe, qu'il respire, si pres de moi, c'est
comme si on moffrait le monde, c'est une vie nouvelle d’espoir et de
joie qui commence pour moi [...]. Maintenant, grace a mon enfant, je
m'intéresse autant que vous au monde de demain. » (Tsirkas, 1999,

p. 242-243)

Conclusion : Du temps recherché,
du monde recreéé et du dieu caché

Le Cercle est le livre des confrontations internes et externes qui se
manifestent sur plusieurs niveaux. Les personnages du roman,
déracineés et fragmentés, subissent les résultats d'une guerre non
seulement destructrice, mais aussi corruptrice. Comme les points de
reperes stables et fixes sont ébranlés, la ligne entre le permis et le
non-permis devient indiscernable. Dans ce contexte de désharmonie
totale, les individus repoussent leurs propres limites et celles des



IRIS, 4112021

42

43

autres, et ils s'entremélent en ranimant, autant dans leur vie intime
que dans leurs rapports sociaux et politiques, les mythes antiques et
judéo-chrétiens. Les symboles récurrents du livre donnent au lecteur
I'impression que la réalité historique se confond avec un imaginaire
des temps lointains, des origines primaires et que « le temps
historique est intégré dans un temps fabuleux » (Durand, 1992,

p. 236).

D’apres Mircea Eliade, un objet ou un acte est réel lorsqu’il fonctionne
de facon imitative par rapport a un archétype, parce que la réalité se
définit par la répétition et par la participation (Eliade, 1997a, p. 48) :

Méme les actes les plus barbares et les comportements les plus
aberrants ont des modeles transhumains divins. Chomme religieux
voulait et croyait imiter ses dieux méme lorsqu'il se laissait entrainer
dans des actions qui frolaient la folie, la turpitude et le crime. (Eliade,
1997b, p. 92-93)

L'abolition du temps historique par la participation aux actes qui
imitent les schémas mythiques dénote le désir de 'homme de
transgresser le temps passager, la mortalité, la vie profanée et donc
mal equilibrée et fragile. Les personnages fictifs de Tsirkas ont
tendance a regarder en arriere afin de pouvoir comprendre et
améliorer, pas forcément avec des moyens acceptables, leur
condition dans le monde moderne. Les références constantes aux
passages bibliques, poétiques, aux mythes et aux symboles expriment
le réve de la re-création et du rétablissement de I'ordre par
limposition des lois, méme s'il s'agit des lois improvisées, arbitraires
et profanes, comme cest le cas du cercle de mirador ou des services
secrets a Jérusalem.

En lisant le livre de Tsirkas on se rend compte que tout est a la dérive.
Tout se trouve dans un tourbillon d'ou les gens ont du mal a sortir.
Durant une conversation avec Frau Anna, Rosa Chliaska atteste :

« Les prophetes nous ont trompés. Les rabbins nous ont trompés.
Les hommes politiques nous ont trompés. Les généraux aussi.
Ecritures, livres, journaux tout n'est que mensonges. Quand je I'ai
compris, je me suis dit : “Rosa, quest-ce qu'on fait maintenant ?
Comment vivre sans loi ?” » (Tsirkas, 1999, p. 80)



IRIS, 412021

44

Pour 'homme primitif, vivre conformément aux archétypes c'était
vivre conformément a la loi, « puisque la loi n'était qu'une hiérophanie
primordiale, la révélation in “illo tempore” des normes de I'existence,
faite par une divinité ou un étre mythique » (Eliade, 1997a, p. 112).
Létat dans lequel les gens se trouvent dans le Cercle est un état
quasi-primitif. Bien que la sacralité paraisse étre régulierement en
question, elle reste un enjeu, une fin qui assurera la force, l'intégrite
et la stabilité des individus, de la cité de Jérusalem et du monde
entier. Dans le roman, le profane se sacralise et ce qui était sacré a
l'origine se dégrade peu a peu par 'intermédiaire des comportements
et des actes a premiere vue « paiens » — dans le sens ou ils
constituent une aberration du religieusement acceptable —, pourtant
toujours intégrés dans un contexte transhumain et extracosmique.

Le microcosme de Tsirkas fait partie d'un macrocosme en crise dii a
la recherche de la manifestation d'un « dieu caché », présent et en
méme temps absent. Il s’agit d'un dieu lointain que les personnages
du livre a la fois évoquent, recherchent, défient, provoquent et
imitent, comme les gens qui font partie du cercle. Lucien Goldmann,
en analysant la vision tragique chez Pascal et Racine, parle du

« paradoxe » dans la pensée de la tragédie grecque. Lindividu a deux
choix. Le premier consiste a rejeter le monde en adoptant l'attitude
extramondaine du « non », et donc a le considérer en tant qu'obstacle
privé de sens et de valeur. Le second est d'adopter l'attitude
intramondaine du « oui » en acceptant le monde tout en le niant
(Goldmann, 1959, p. 60-62). Manos en se référant a Pascal se dit :

« N'est-ce pas Pascal qui a écrit : Presque tous nos malheurs viennent
de ce que nous n‘avons pas appris a rester dans notre chambre ? »
(Tsirkas, 1999, p. 23) Malgre les périls que la sortie de notre solitude
apaisante engendre, la phrase de Pascal est un grand « oui »
intramondain et non un rejet. Manos croyant et révolte, idéaliste et
réactionnaire, est organiquement lié a ce monde sauvage, ambigu et
paradoxal dans lequel il vit, méme s’il refuse de se compromettre avec
des possibilités qui ne sont ni « valables » ni « suffisantes »
(Goldmann, 1959, p. 66-67). Il repousse tout ce qui ne mene pas a la
totalité et a 'harmonie, tout en restant toujours attiré par son
opposé, que ce soit Emmy ou ses compagnons des « tétes coupées ».
Il ne faut pas oublier que la vérité et la perception du divin passent a
travers la réunion des contraires (ibid., p. 220), et que cette



IRIS, 412021

opposition rend favorable la marche vers le telos qui est 'harmonie et
I'union avec soi-méme dans le nouveau monde. Comme le dit
Hypérion, « [...] on ne peut rien imaginer d’excellent sans son opposé
mal formé » (Holderlin, 2019, p. 11).

BIBLIOGRAPHY

BacHeLARD Gaston, 1942, L'Eau et les Réves. Essai sur l'imagination de la matiere, Paris,
Libraire José Corti. Disponible sur <https: //bit.ly/3xmGenC>.

Bible, 1975, La Bible de Jérusalem. La sainte Bible traduite en francais sous la direction
de Uécole biblique de Jérusalem, nouvelle édition, Paris, Desclée De Brouwer.

CaiLors Roger, 1988, LHomme et le Sacré [1939], Paris, Gallimard, coll. « Folio ».

CHevALIER Jean & GHEERBRANT Alain, 1994, Dictionnaire des symboles [1969], Paris,
Robert Lafont/Jupiter.

Duranp Gilbert, 1992, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire [1960], Paris,
Dunod.

ELiape Mircea, 1997a, Le Mythe de l'éternel retour [1949], Paris, Gallimard, coll.
« Folio ».

EriapE Mircea, 1997b, Le Sacré et le Profane [1965], Paris, Gallimard, coll. « Folio
Essais ».

ELiape Mircea, 1993, Mythes, Réves et Mysteres [1957], Paris, Gallimard, coll. « Folio ».

Evans Nancy, 2006, « Diotima and Demeter as Mystagogues in Plato’s Symposium »,
Hypatia, vol. 21, n° 2, p. 1-27. Disponible sur <https://www.jstor.org /stable /38109892
seq=1>.

GernET Louis, 1953, « Dionysos et la religion dionysiaque. Eléments hérités et traits
originaux », Revue des études grecques, t. 66, fasc. 309-310, p. 377-395. Disponible sur
<https: //doi.org /10.3406 /reg.1953.3315>.

GIrarRD René, 1972, La Violence et le sacré, Paris, Grasset.

GoLpmanN Lucien, 1959, Le Dieu caché. Etude sur la vision tragique dans les Pensées de
Pascal et dans le thédtre de Racine [1955], Paris, Gallimard.

HemecGer Martin, 1996, Hoélderlin Hymn “The Ister” [1984], Bloomington /
Indianapolis, Indiana University Press.

Henricus Albert, 1984, « Loss of Self, Suffering, Violence: The Modern Views of
Dionysus. From Nietzsche to Girard », Harvard Studies in Classical Philology, vol. 88,
p. 205-240. Disponible sur <https: /www.jstor.org /stable /311453?seq=1>.



https://bit.ly/3xmGenC
https://www.jstor.org/stable/3810989?seq=1
https://doi.org/10.3406/reg.1953.3315
https://www.jstor.org/stable/311453?seq=1

IRIS, 412021

HovperuiN Friedrich, 2019, Hyperion, or the Hermit in Greece [1797-1799], traduit de
l'allemand a I'anglais par H. Gaskill en 2019, Cambridge, UK, Open Book Publishers.
Disponible sur <https: //doi.org /10.11647/0OBP.0160>.

HovperuN Friedrich, Moitié de la vie (Hdlfte des Lebens). Disponible sur <https: /lyrics
translate.com>.

Junc Carl Gustav, 2014, Archetypes and the Collective Unconscious: Collected Works of
C. G. Jung, vol. 9, part. 1, éd. G. Adler et R. F. C. Hull, Princeton, Princeton University
Press.

Jung Carl Gustav & Kerenyi Carl, 1951, Introduction to a Science of Mythology: The Myth
of the Divine Child and the Mystery of Eleusis [1951], Londres, Routlege & Kegan Paul.

NierzscHE Friedrich, 2011, L'Origine de la tragédie [1872], traduit en francais par
J. Marnold et J. Morland en 1906. Edition électronique v. 1,0 : Les Echos du Maquis.

Disponible sur <https: //philosophie.cegeptr.qc.ca/wp-content /documents /Lorigin
e-de-la-trag®%C3%A9die.pdf>.

OsprzaLek Suzanne, 2010, « Moral Transformation and the Love of Beauty in Plato’s
Symposium », Journal of the History of Philosophy, vol. 48, n° 4, p. 415-444. Disponible
sur <https: /muse.jhu.edu/article /398655>.

Praton, 1992, Le Banquet, Athenes, Kaktos.
Tsirkas Stratis, 1999, Cités a la dérive [1961], « Le Cercle », Paris, Seuil, coll. « Points ».

Urien-LErranc Fanny, 2016, « Le mont Garizim, nouvelle “Geneve de la paix” : une
capitale sans territoire ? », Ethnologie francaise, vol. 4, n°® 164, p. 669-680. Disponible
sur <https: //doi.org /10.3917/ethn.164.0669>.

VERNANT Jean-Pierre, 1985, « Le Dionysos masqué des Bacchantes d’Euripide »,
L'Homme, t. 25 n°® 93, p. 31-58. Disponible sur <https: //doi.org /10.3406 /hom.1985.36
8541>.

NOTES

1 Cosmagonie est un terme que jai inventé pour désigner l'agitation et
lanxiété généralisées dans le monde a la suite de la Seconde Guerre
mondiale. Il dérive des deux mots grecs cosmos qui signifie monde,
univers, et agonie qui veut dire angoisse, inquiétude.

2 Lanalyse de Heidegger a comme point de départ un passage de
la tragédie Antigone de Sophocle.

3 «Arrivés a un lieu dit Golgotha, c'est-a-dire du Crane, [...]. »
« Etils aménent Jésus au lieu dit Golgotha, ce qui se traduit lieu du Crane. »
« Lorsqu'ils furent arrivés au lieu appelé Crane, ils I'y crucifierent ainsi que


https://doi.org/10.11647/OBP.0160
https://lyricstranslate.com/
https://philosophie.cegeptr.qc.ca/wp-content/documents/Lorigine-de-la-trag%C3%A9die.pdf
https://muse.jhu.edu/article/398655
https://doi.org/10.3917/ethn.164.0669
https://doi.org/10.3406/hom.1985.368541

IRIS, 412021

les malfaiteurs, I'un a droite et 'autre a gauche. »
« Et il [Jésus] sortit, portant sa croix, et vint au lieu dit du Crane — ce qui se
dit en hébreu Golgotha [...]. »

4 Friedrich Holderlin, poete et philosophe célebre, est un des fondateurs
du mouvement romantique et de I'idéalisme allemand. Passionné par la
Grece, il a été inspiré par sa mythologie, sa philosophie, et les grands
classiques de I'Antiquité. Sa vie sera marquée par son amour dévastateur
pour Suzette Gontard, une femme mariée, a qui il donne le nom de Diotima
dans son ceuvre. Friedrich Holderlin avait été embauché par son époux, le
riche banquier Gontard, en tant que précepteur de leurs enfants. Leur
relation illicite avait une mauvaise influence sur la santé mentale et
psychique du poeéte, qui jusqu’a sa mort a vécu isolé et torturé par des
troubles mentaux.

5 La vallée de Sharon était sableuse, aride et stérile.

6 La premiere stanza du poeme est la suivante : « Avec des poires jaunes,
accroché / Et plein de roses sauvages, / Le pays dans les hauts du lac, / Et
vous, cygnes, emplis de grace, / Ivre de baisers / Avec vous qui plongez la
téte / Dans l'eau sobre et sacrée. » La version originale et traduite est
disponible sur <https: /lyricstranslate.com> [consulté le 15 janvier 2020].

7 La phrase « aux cygnes enivrés de baisers » se réfere au poeme de
Friedrich Holderlin, Moitié de la vie (Hdlfte des Lebens), et apparait en
italique dans le texte original.

8 Au chapitre « Tentation au désert » de I’Evangile selon Matthieu, 4, 8-11,
Jésus, isolé dans le désert et affame apres quarante jours de jeline, est tenté
trois fois par le diable. La posture de Jésus ferme et stable devant le
précipice est probablement une référence a la troisieme tentation du Christ
par Satan : « De nouveau le diable le prend avec lui sur une tres haute
montagne, lui montre tous les royaumes du monde avec leur gloire et lui
dit : “Tout cela, je te le donnerai, si, te prosternant, tu me rends hommage”
Alors Jésus lui dit : “Retire-toi, Satan ! Car il est écrit : C'est le seigneur ton
Dieu que tu adoreras, / et a Lui seul tu rendras un culte.” Alors le diable le
quitte. » Disponible sur <www.levangile.com /Bible-Annotee-Matthieu-4.ht

m> [consulté le 21 janvier 2020].

9 La phrase vient du Deutéronome, 10, 17-19 : « [...] car Yahvé votre Dieu
est le Dieu des dieux et le Seigneur des seigneurs, le Dieu grand, vaillant et
redoutable, qui ne fait pas acception de personnes et ne recoit pas de
présents. Cest lui qui fait droit a I'orphelin et a la veuve, et il aime I'étranger,


https://lyricstranslate.com/
https://www.levangile.com/Bible-Annotee-Matthieu-4.htm

IRIS, 4112021

auquel il donne pain et vétement. (Aimez 'étranger car au pays d'Egypte

vous fites des étrangers.) » Disponible sur <https: /www.biblegateway.co
m/passage/?search=Deutéronome+10%3A17-19&version=LSG> [consulte le
12 janvier 2020].

10 « Elle est un jardin bien clos, / ma sceur, 0 fiancée ; / un jardin bien
clos, / une source scellée. » Disponible sur <https: //bit.ly/3DOgBhY>
[consulté le 12 janvier 2020].

AUTHOR

Elefthéria Karagianni

Docteure en Sciences politiquesPost-doctorante, département de sociologie,
université de Crete


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Deut%C3%A9ronome+10%3A17-19&version=LSG
https://bit.ly/3DOgBhY
https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2258

Ilas et Solvas. Fragments d'un roman
(en vers) de la Table ronde inconnu

Ilas and Solvas. Fragments of an Unknown Arthurian Novel (in Verse)
Jean-Charles Berthet
DOI: 10.35562/iris.2267

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

L'objet de cet article est de publier une traduction inédite en francais
moderne avec, en regard, le fragment original, décrit en détail par Ernest
Langlois en 1913, et d’en donner une analyse linguistique et philologique. Ce
fragment ouvre d’'intéressantes perspectives pour la compréhension de la
littérature arthurienne tardive.

English

This paper’s purpose is to publish a modern French unpublished translation
opposite the original fragment, described in detail by Ernest Langlois

in 1913, and to provide a linguistic and philological analysis. This fragment
opens up interesting perspectives for the understanding of late

Arthurian literature.

INDEX

Mots-clés
littérature du Moyen Age, littérature arthurienne, philologie, traduction

Keywords
medieval literature, arthurian literature, philology, translation

OUTLINE

Traduction juxtalinéaire
Analyse
Les personnages
Keu
Urien(s)



IRIS, 412021

Ilas et Solvas
La scéne et les motifs
Histoire et légende arthurienne

TEXT

1 En 1913, le paléographe Ernest Langlois a publié quatre morceaux de
parchemin qui avaient servi de charnieres dans la couverture d'un
livre de la Renaissance (Langlois, 1913, p. 384-389). Une fois réunis,
ces fragments ont restitué cent-vingt octosyllabes en rimes plates
d’'un roman totalement inconnu du cycle breton des environs de 1325.

2 D'un point de vue linguistique, Ernest Langlois a relevé les
particularités suivantes :

e Le o+ nasale > ou : desfloumes, houmes, preudoume, dounés, pardounés.

» Assimilation de —ens a —ans (inconnue du picard) : grans rime avec gens
(v. 1-2).

e Le grapheme q n'est pas suivi d'un u : qi, gerre, reqiert, oqoison.

* se <si est orthographié ce.

e La deuxieme personne du pluriel du futur en -ois (inconnu du picard) :
tenrois, avrois, serois.

e Réduction de z a s (caractéristique du picard) : grans, gens, armés, drois.

e Autres traits picards : fleus (vs ancien francais filz), vo (vs ancien frangais
vostre).

e Distinction morphologique de genres des articles (trait qui exclut le

picard) : la forest, la vile (v. 3), sa parole (v. 20).

3 Le paléographe en conclut que « le poete et le copiste pourraient étre
de la Champagne ou des pays limitrophes ».

4 A ma connaissance, il n'existe ni traduction ni analyse de ces
fragments. Dans ma copie, jai reproduit le texte établi par Ernest
Langlois : entre crochets sont placées les lettres restituées ; les
italiques représentent les signes d’abréviation dans le
manuscrit (mlt = mout). La seule initiative de ma part consiste a
signaler le nombre de syllabes manquantes qui est indiqué entre
crochets dans les vers incomplets ..

5 Outre la traduction en francgais moderne, l'objectif de cette
publication est de proposer une analyse onomastique et littéraire de



IRIS, 412021

ces fragments afin de tenter de les positionner dans la

tradition arthurienne.

Traduction juxtalinéaire

[.]

[.]

Ou l'asamblee estoit si grans

ou le rassemblement était tres grand

Del roi A[rtu] et de ses gens.

du roi Artu et de ses troupes.

Entre la forest et la vile

Entre la forét et la ville,

En a logié plus de .c. mile ;

13, ont campé plus de cent mille hommes ?

5 | Etli baron adés venoient, les hommes arrivaient toujours
Qi la contree pourprenoient. et ils envahissaient la contrée.
Li rois atout maint compaignon Le roi avec maints compagnons
Seoit devant son paveillon ; était assis devant sa tente.
Lors vit venir .IL rois armés C'est alors qu'il vit arriver deux rois en armes
10 | Qe il avoit ja mout a[mé]s, qu'il avait beaucoup aimés jusqu’a présent :
Le roi Ilas, le roi Sol[va]s ; le roi Ilas et le roi Solvas.
Et furent mout bien [a] cheval, Ils montaient trés bien a cheval,
Et chevalier hardi et preu, et de chevaliers courageux et vaillants
Qe lor parans n'avoi[t] nul leu. avec leur prestance, aucun lieu n'en possédait.
15 | Solvas fu sires des Solvas était le seigneur des [.]enois 3
[.]Jenois (ou d’Es[.]enois)
Et Ilas fu d’Irlande rois. et Ilas était roi d’Irlande.
Devant le roi sont aresté, Ils se sont arrétés devant le roi
Qui se seoit devan[t son tré]. qui était assis devan([t sa tente].
Maint roi i ot, maint duc, Il y avait maints rois, maints ducs, maints comtes,
maint comte,
Et Ilas sa parole conte : Ilas profere ces paroles :
« Roi », fait il, nous — Roi, dit-il, nous retirons notre foi envers vous,
vous desfioumes,
Ja ne nous tenés pour vos ne nous considérez plus comme vos vassaux ;
houmes ;
Car tant avés vers nous mespris car vous avez comimis tant de fautes envers nous
Qe ja nus drois n'en seroit pris. que rien ne saurait nous rendre justice.
25 | Ou il a amour ne concorde, La ou il n'y a ni charité 4 ni réconciliation,

Trop est vilaine la descorde.

la discorde est par trop ignoble.

Mais ce vous iestes® ci trouvés,

Mais si vous vous étes trouvés dans cet état d'esprit
jusqua présent,




IRIS, 412021

Vous vous tenrois pour fol prouvés

vous vous considérerez comme un fou

Ainz ge ginzaine soit passee.

avant que quinze jours soient passés.

30 | Ja tant n'avrois gent amenee Jamais vous n‘auriez amené une telle armée
C'onques n‘aiés en vous fiance. » si vous aviez confiance en vous. »
Qant il ont fait lor desfian[ce], Lorsqu’ils ont achevé de lancer leur défi,
Les chiés de lor ils tournent bride
chevaus retournent,
Tout droit vers la forest s'en et s'en retournent tout droit vers la forét.
tournent ;
35 | Et li rois est remés pensis, Le roi demeure absorbé dans ses pensées,
Tous merveillous et tous pensis, abasourdi et profondément soucieux :
Qil ne sét mot de 'oqoison il ne connait pas la raison
Pour quoi dient tel desraison. pour laquelle ils lui ont tenu de tels
propos injurieux.
Sen parloient li baron tuit. Tous les nobles ne parlaient que de cela.
40 | Toute la cours frem[i]t et bruit, Toute la cour s’agite et pousse des
cris d'indignation,
Li plus preudoume, li plus sage Les plus valeureux, les plus sages
Dient ge ci a grant outrage déclarent quil y a la une grave offense
Q'ensi ont desfié le roi d’avoir ainsi défié le roi
Par tel orguel, par tel desroi. avec tant d'insolence, avec tant d’agressivité.
45 | Et li rois conseil en reqiert Le roi leur demande conseil
Lon la raison qui li afiert : sur la conduite a tenir % :
« Sire », fait li rois Uriens’, « Sire, dit le roi Urien,
«[6/7s.]% ... biens ... bienfaits / bénéfices / bonnes intentions
Qe vous en voissiés apres : que vous envoyiez quelqu'un les rattraper :
50 | Encor sont il de ci mout pres. Ils sont encore tout pres d’ici.
Ne sai de quel force se sentent. Je ne sais d'ou ils tirent leur puissance
Mais de grant outraje se vantent, Mais ils se vantent avec une grande audace,
Et nous soumes desarmé tuit, Et nous, nous sommes complétement désarmés,
Venu a joie et a deduit ; étant venus pour nous amuser et nous divertir,
55 | S'il vous faisoient ore .I. lait, de sorte que si, maintenant, ils vous
faisaient affront,
Jamais tant ne seroit de fait. Celui-ci ne pourrait étre lavé en
aucune facon?. »
— Si m'ait Dieus », ce dist li rois, — Que Dieu me vienne en aide 101 dit le roi,
« Cis consaus est bons et adrois. Ce conseil est de bon sens et juste
Or commandés cil qi ira Faites venir celui qui qui sera envoyé
60 | Et ma parole lor dira Et qui leur portera mon message

[lacune 8 syllabes]




IRIS, 412021

[6s.] ... ues forfait

.. délit

[3s.] ... es sires forfait

.. seigneurs délit

[3s.] ... rtel orguel

.. [mo]rtel (?) orgueil

65

[4s.] ... [i]Jre vous en weil

...[i]re vous en tienne rigueur

[4s.] ... t gaires ge face

.. pas beaucoup d'importance a ce que je fasse

[3s.]... eslés en la place

.. combattu ! a 'endroit méme

[3s.]...ementli vendra

.. lui conviendra

[3/4s.] ... us bien veoir

.. bien voir

70

[55s.]... re pooir

.. pouvoir

[3 s.] ... plarole escouta

.. parole écouta

[4 s.] ... honte douta

.. le déshonneur craignit

[2 s.] ... fu plus jentis honi

.. plus noble a été déshonoré

[4s.] ... sor son blason

.. sur ses armoiries

75

[6s.] ... biau sire

.. cher seigneur

[3 s.] ... orroie je vous dire

.. [p]ourrais-je vous dire

[4s.] ... et par franchise

.. et par noblesse (ou générosité)

[3s.] ... €]stre en nule guise

.. étre en aucune facon

[4 s.] ... je faire setisse

.. que je susse (ou fusse capable de) faire

80

[4s.] ... e amour eiisse

.. que jeusse ... amour

[4 s.] ... ve]rs vous mespris

.. commis une faute envers vous

[4s.] ... a dame apris

..apris ... dame

[4 s.] ... gnies orendroit

.. sur-le-champ

[4 s.] ... rai si bon droit

.. a bien juste titre / trés justement

85 [ [3s.] ... A]rtus de Bretaigne ... A]rtus de Bretagne
[4s.]...r et sa compaigne .. et sa suite
[55s.] ... vostre non .. votre nom

[55s.]... mJ'appel'on

.. O e nomine

[6s.] ... par foi

.. par ma foi

90

[4s.]...t] li fieus le roi

.. e fils du roi 2

[2s.] ... mon cors me fu meschel

.. il m'est arrivé un malheur

[2s.]... e grant anui elisse el ;

.. et jaurais eu une grande peine ;

[C]ar li mieudre estes des meillo[urs]

Car vous €tes le meilleur des meilleurs

[j]ai bien oi parler de vous,

Jai entendu parler de vous favorablement,

95

[D]e vo pris et de vostre los.

de votre valeur et de votre réputation.

[M]ais, se pour Dieu gerre vous os

Mais, par Dieu, si je vous demande ce service

13

[Qe] vous si haut don me douné[s],

que vous m'accordez avec tant de libéralité

[1s.] ... vostre ire me pardounés.

... votre colere me pardonnez.

[G.]li respondi : « Amis,

Gauvain lui répondit : « Ami,




IRIS, 412021

100 | [NTavés pas tant vers ne vous trompez pas sur mes intentions
moi me[spris]
[Qe] vous encor m'amour bien que vous n'ayez pas encore toute ma
naiié[s] ; confiance (ou estime),
[J]a de ce ne vous esmaiés. vous ne devez pas vous inquiéter de cela.
[M]ais vous referois tant pou[r Mais vous en fer(i)ez autant pour moi :
moi] :
[Ja] vous m’acointerois au roi. bientdt vous me présenterez au roi.

105 | — [Clertes », fait li rois, « biaus — Assurément, dit le roi, cher seigneur,

dous s[ire],

[C]e ne vous convient il ja dire,

il n'est pas besoin de vous dire

[Qe] bien i serois acointiés

que vous lui serez effectivement présenté

[Et] de nouveles apointiés. »

et que vous serez habillé de vétements frais.

[L]ors font lor
hiaumes desla[cier],

Alors ils font enlever les lacets de leur heaume 4,

110 | [S]i se coururent enbracier et ils se précipiterent dans les bras I'un de l'autre
[CTonques de si fiere bataille car jamais une si furieuse bataille
[N]e fu si riche dessevraille ; ne s'est terminée par une séparation avec tant
deffusion d’amitié ! ;
[Et] montent andui a cheval. Et ensuite ils montent tous deux a cheval.
[J]a fust crevés li seneschaus Le sénéchal serait mort,
115 | [STil ne li etist auques dit : S’il ne lui avait dit :
« [Glavains », fait il, « se — Gauvain, fait-il, que Dieu m’aide 16 !
Dieus m'ait.
[M]aufé vous font porter escu : Ces diables vous prennent pour leur écuyer !/,
[T]ost avés or cestui vencu. alors que vous venez de vaincre celui-ci.
[P]ar foi, ce cele lange dure, Par ma foi, si ce ton perdure,
120 | [Qi] est si combatans et dure ... qui est si agressif et insupportable ...
Analyse
Les personnages
6 Ces fragments mentionnent des personnages célebres de la petite

communauté arthurienne : Arthur, Gauvain (v. 116) sur lesquels il n'est
pas utile de revenir si ce n'est pour signaler que la forme Artur (v. 85)
sans le « h » apres le « t » est spécifiquement francaise ; un
personnage qui est désigné par périphrase et enfin deux personnages
inconnus. Apparait également le nom d'Urien en sorte que la forme



IRIS, 412021

10

de ces quatre derniers noms est susceptible de fournir quelques
informations sur le contexte littéraire de ce fragment.

Keu

Ala fin du vers 114 apparait le personnage « li seneschaus » (au CSsg.),
terme qui n'assone pas avec le mot a la rime du vers précédent,

« cheval » : c'est l'indice, d'une part, de l'intervention d'un copiste qui
a rétabli le CSsg. a la place de senechal (au CRsg.) grammaticalement
erroné mais qui rimait avec « cheval » ; que, d’autre part, ces
fragments sont la copie d'un texte plus ancien. Par ailleurs, cette
périphrase avec l'article défini li (senechaus), lequel suppose le
référent connu '8, désigne trés vraisemblablement Keu, issu du latin
Caius mais qui a été assimilé en vieux frangais au mot queux

« cuisinier » (< latin coquus). Or, ce role d'intendant aupres d’Arthur
apparait seulement a partir de I'Historia Reqgum Britanniae (1138) dans
I'ceuvre de l'écrivain gallois d'origine bretonne Geoffroy

de Monmouth 19,

Urien(s)

Ernest Langlois voit une faute contre la flexion dans la lecon
« Uriens » (v. 47). Cependant la tradition légendaire connait un
Urien, sans —-s et un Uriens, avec -s.

Le premier est un personnage historique du vi® siecle qui est glorifié
dans les plus anciens textes insulaires : les manuscrits gallois
présentent les lecons uryen, Vryen ou Urien 20 Dans les textes en
latin, il est appelé au Nsg. Urbagen ou Urbgen seigneur du Rheged
(auj. région de Dumfries and Galloway, au sud-ouest des Uplands
écossais) au vin® siécle 2., En ancien francais, ce roi écossais

est nommé Urian / Urien par Wace ?? et Urien par Chrétien

de Troyes %3,

Ce nom propre procede vieux celtique *Orbogenos « de noble
naissance » selon Holger Pedersen (1909, p. 255) complété par Rachel
Bromwich (1961, p. 508 et suiv.). Pour le gallois, la chaine d'évolution
est la suivante : proto-celtique *orbo-génos litt. « Héritier-Né (de) » —
brittonique *6rfdyenos 24 — yrfdyen- = graphie Urbagen 2° —

*y1Byen = graphie Urbgen %6 — *yrien (amuissement de f3,



IRIS, 412021

11

12

13

14

vocalisation de y 2/, hiatus —ie-) = yreen écrit Uryen en moyen gallois
(prononcé aujourd’hui ['iraen]), Urien [y'rién] en ancien francais 22
(prononcé aujourd’hui [y'Bj€]). Le CSsg. n'est donc pas marqué par
un -s final depuis la deuxieme partie du vi® siecle, période au cours de

laquelle le brittonique perd la morphologie casuelle (apocope).

Le second Uriens, avec -s, apparait dans les récits plus tardifs. Il
dérive du précédent mais il est souvent tenu pour étre a la fois le
souverain du royaume mythique de Gorre, 'époux de Morgane la fée
et le pere d’Yvain. Il est mentionné sous cette forme dans Le Chevalier
aux deux épées (vers 1225, v. 81 Uriens), dans une version unique de Of
Arthur & of Merlin (Ms Auchinleck, entre 1330 et 1340 29)

comme « king Vriens [...] pat [qui] was king of Schorham »

(v. 2613-2614) ou comme « kinge Uryens of the lond (sic a lire “land”)

of Gore [pays de Gorre] » et aussi « Uryence » chez Thomas

Malory (Morte d’Arthur, 1470 39). Cette forme avec un -s final est une
prononciation a la frangaise (voir anglais Charles /'tfa:1z/) avec un -s
de CSsg. 3L Elle procéde stirement du Nsg. Urianus, Gsg. Uriani 32,
rex Murefensium « roi de Mureif » (auj. Monreith, Dumfries and
Galloway) que l'on trouve au plus tot dans I'Historia Requm Britanniae
de Geoffroy de Monmouth 33,

En conséquence, la présence du -s de flexion peut étre un choix du
copiste ou renvoyer a la tradition arthurienne franco-anglaise.

Ilas et Solvas

Le premier constat qui s'impose est de voir dans ces deux noms des
hapax puisqu'’ils sont attestés uniquement par ces fragments.

La finale commune en -as indique peut-étre un lien (de parenté ?)
entre eux. Toutefois, elle ne fournit pas un indice décisif pour
resoudre I'énigme de ces deux appellatifs car les noms propres en -as
sont fréquents dans notre ancienne littérature : ce peut étre des
noms latins (Aeneas) ou des termes en - atis latinisés 34, des noms
germaniques (Ossa, Offa, Horsa) ou brittoniques présents dans les
romans francais (gallois —as 3°, breton -oas = gallois —(g)was 36). Etant
donné que les récits arthuriens se déroulent le plus souvent en terre
britannique, qu'un des deux personnages est roi d'Irlande et qu'Urien
est roi d'Ecosse, cest stirement du coté des terres du nord de I'ile de

Bretagne qu'il faut chercher la solution de ces noms énigmatiques %’


https://fr.wikipedia.org/wiki/API_%CA%81

IRIS, 412021

15

16

17

Il se trouve que les annales irlandaises (d'Ulster, de Tigernach) ainsi
que les chroniques écossaises mentionnent un personnage
historique, Nsg. Selbach, Gsg. Selbaigh (latin Selbacus) 33 actif a partir
de 698 et décéde en 730. 11 était le chef du clan de Loarn (en irlandais
cenél Lodirn) et controlait I'Argyll (capitale Lismore) a 'ouest des
Highlands. A ce titre, il est qualifié de « roi du Dal Riada » de 698

a 723, date de son abdication et de son entrée au monastere (Annales
de Tigernach, 723 « Clericatus Selbaigh regis Dal Riada »). Il est connu
en particulier pour les batailles qu'il mena victorieusement contre les
Brittons du royaume de Strathclyde en 704, 705 et 717. Or, une liste
légendaire des rois d'Ecosse, rédigée notamment par George
Buchanan (Rerum Scoticarum Historia, 1582) a partir de sources plus
anciennes, signale un Solvathius en 767 que les spécialistes identifient
unanimement a Selbach, écrit également Selvach dans les

chroniques écossaises 3.

Solvas pourrait étre ce roi écossais d’autant que l'auteur des
fragments que nous étudions preécise qu'il « fu sires des [.]Jenois » (ou
« Es[.]nois », v. 15), terme mystérieux que je propose de rétablir

en *des Cenois, francisation d'un mot vieux celtique *kenetlom

« famille » qui aboutit en irlandais a cenél « peuple, clan, race 40 5 Les
Annales de Tigernach (719) rendent d’ailleurs cenél par le latin genus

« famille » dans le syntagme Selbac c[um] genere Loairn « S. avec le
clan de Loarn ». Le gaélique Nsg. cenél ['Kenle:] devient cenéoil

au Gsg. 4!, forme qui est trés proche graphiquement 42 de celle que je
propose de restituer. Le mot cenél, cenéoil aurait été compris comme
un ethnonyme mais « Sires des Cenois » est a traduire par chef

de clan ou seigneur de la maisnie.

Pour expliquer le nom du roi d’Irlande Ilas (v. 16), il faut peut-étre
alors s'intéresser au frere ainé de ce Selbach historique, a savoir
Ainbceallach méme si la forme de ce nom et de celle d’Ilas paraissent
fort éloignées. Doit-on considérer que ce nom gaelique, souvent
abrégé ailleurs en Ceallach — d'ou la forme Killian (—an diminutif) qui
en dérive —, a pu étre lu *Ealach ['ela(x)] par fausse étymologie 43
et/ou par fausse coupe, le groupe -nbc- ayant été pris pour Nsg.
mac, Gsg. mic souvent réduit en mc « fils de » ? Les éditions
diplomatiques donnent en effet les lecons (je souligne) Armchallach et
Arimchellac ** (Gregg, 1910, p. 239 ; Ritson, 1828, p. 51) rétablies en
Ainbceallach par les paléographes. De plus, alors que le digramme ea



IRIS, 412021

18

19

représente /&:/ en moyen anglais (d'ou son nom amberkelethus chez
les auteurs anglophones), il note parfois /i/ en gaélique comme
l'attestent le nom de I'église soit cell / ceall / cill (gaelique

écossais ['Ki:l]) ou, au Moyen Age, les formes elig, Ailigh pour le NP
Aileach dans les Annales d'Ulster (année 915) (Hudson, 1988,

p. 145-149). Quoi qu'il en soit, Ainbceallach fut non pas roi de I'lrlande
mais du Dal Riada seulement une année, apres quoi il fut envoyé
douze années en Irlande comme otage 4 aprés avoir été détroné par
Selbach. Les deux freres s’affronterent lors de la bataille de Finnglen

(719 en Argyll) au cours de laquelle Ainbceallach perdit la vie 46.

Si mon hypothése est exacte et si ces noms ne sont pas une invention
de l'auteur alors les —s de Solvas et Ilas seraient des marques de cas
sujet en francais rajoutées a des noms propres dorigine gaélique.

La scene et les motifs

Ces fragments conservent une scene presque complete qui revient
souvent dans le cycle breton et que 'on trouve, en général, au début
des romans ' : lors de festivités (v. 54 Venu a joie et a deduit) qui
peuvent prendre la forme d'un tournoi (peut-étre v. 1 et 3), la cour

(v. 39-40 [...] li baron tuit / Toute la cours [...]) du roi Arthur est
réunie. Survient alors un étre extraordinaire — ici deux (v. 14 lor
parans n‘avoi[t] nul leu) — parfois sauvage (v. 34 [...] vers la forest

s’en tournent) qui menace et provoque un ou plusieurs membres de la
cour : Solvas et Ilas, en armes, dénoncent publiquement la déloyauté
d’Artus. L'image sombre de ce souverain devenu imprudent, jaloux ou
encore avide de soumettre des territoires apparait dans plusieurs
romans a partir du xm® siécle 8, Sur les conseils du sage Urien, le roi
envoie un ambassadeur choisi parmi ses barons. Que ce role
d’éclaireur et méme d’ambassadeur incombe a Gauvain s’inscrit dans
une tradition qui remonte a Chrétien de Troyes. En effet, dans

Le Conte du Graal (1181), c'est finalement Gauvain qu'Arthur dépéche
aupres de Perceval fasciné par des gouttes de sang sur la neige. Grace
a son art de parlementer, Gauvain parvient a radoucir le jeune
Perceval. De méme, dans les fragments que nous étudions, Gauvain
semble rétablir une situation de paix grace a son éloquence, mais
également apres avoir combattu en duel.



IRIS, 412021

20

21

22

23

Quant au sénéchal Keu, une tradition fort ancienne, puisquelle est
héritée des mondes celtes préchrétiens, accordait a ce personnage
les fonctions de sacrificateur 49 et de satiriste dévolues exclusivement
aux druides. Mais, lors du passage de la mythologie celtique au

roman arthurien °9, ses anciennes fonctions sacerdotales ont été
requalifiées et dévalorisées respectivement en fonction nourriciere et
en mauvaise langue. La périphrase « li senechaus » ainsi que ses
paroles acerbes et irrépressibles (v. 114-115 [J]a fust crevés

li seneschaus / [S]il ne li etist auques dit) sont conformes a la

tradition romanesque en ce qui concerne ce personnage.

Histoire et légende arthurienne

Si 'on nous a suivi dans notre démonstration, on tiendra Solvas et Ilas
pour les projections dans une fiction de princes historiques qui
vivaient a l'ouest de 'Ecosse vers la fin du vi® et au début du vin®
siecle. Mais, pour que cette hypothese ait quelque force, il convient a
présent de comprendre comment l'auteur de ces fragments a
raccroché ces deux personnages a la légende arthurienne.

Ala fin du vi€ siécle de notre ére, quatre groupes culturels vivaient
dans le nord de la Grande-Bretagne : les Brittons au sud, les Irlandais
au nord-ouest (Dal Riada), les Pictes au nord-est et les Angles sur la
frange sud-est (Bernicie). Ces peuples se combattaient ou formaient
des alliances, par des mariages ou pour mener des attaques contre un
des autres groupes. Ainsi, 'année 573 est marquée par la bataille
d'’Arfderydd en Cumbria (région de Carlisle) au cours de laquelle une
coalition dirigée par le roi du Galloway, Gwenddoleu ap (fils de) Ceido
avec son barde Myrddin, et le roi du Dal Riada, Aedan mac (fils de)
Gabrain, fut écrasée par une autre coalition menée par des princes
brittons dont Rhydderch Hen (I'Ancien) et précisément Urien de
Rheged (mort vers 590). Or, Aedan mac Gabrain (mort en 609) est le
pere d’'un Artar (mort vers 590-595) que quelques médiévistes
considerent comme la figure historique a partir de laquelle la 1égende
du roi Arthur s'est organisée (Chadwick, 1953 ; Caroll, 2012).

Par ailleurs, au cours de T'histoire du Dal Riada, établie a partir des
annales celtes, il apparait nettement qu’a la fin du vi® et au vin® siecles
le cenél Gabran (le clan d'Aedan et d’Artr) perd sa souveraineté au



IRIS, 412021

24

25

26

27

profit du cenél Loairn, cest-a-dire le clan de Ferchar le Long et de
ses fils, Ainbceallach et Selbach.

Ainsi, chez Adomnan de Iona (Vie de St. Columba, vers 697-700)°! et
dans les chroniques irlandaises, écossaises et galloises dont les
chronologies sont assez flottantes, le poete des fragments a-t-il pu
apprendre I'existence d’'une rivalité entre clans du Dal Riada dans
lequel apparaissaient ensemble les noms d’Artar, de Ainbceallach et
de Selbach. Cela expliquerait la déloyauté dont Artus est accusé dans
les fragments. En outre, comme I'Historia Brittonum (chap. 56) reste
plutdt vague en ce qui concerne la localisation de certaines batailles
d’Arthur dans le Vieux Nord britton, le poete a eu le champ libre pour
imaginer une nouvelle aventure, transposer et adapter cette matiere
historique a la 1égende arthurienne déja bien établie au xiv® siecle.

Pour conclure, trois points sont a considérer.

D'un point de vue linguistique, les formes Solvas (1325) / Solvathius
(1582) en face de Selbag / Selbach, font probléme car, contrairement a
ce qu'on reconstruit en synchronie pour l'indo-européen, l'alternance
e/o n'est pas pertinente en irlandais (Jakusta, 2006, chap. 4 « Old Irish
Short Vowels and Consonant Qualities », p. 171-232 et en particulier

§ 4.3.74., p. 214-215). Solvas et ses variantes paraissent bien trop
tardifs pour refléter un theme *sol-u- au degre o, dont l'attestation
est d’ailleurs incertaine en vieux celtique °2, en face du théme au
contraire bien établi *seluo au degré e 3. La solution serait a
rechercher du coté de l'allophonie /¢/ et /o/ défendue par certains
celtisants (Ni Chiosain, 1994, p. 157-164) : le « o » de Solvas noterait
une articulation (dialectale ?) postérieure /2/, due a la présence d'un
/1/ vélaire subséquent comme l'atteste l'irlandais moderne Npl.
sealbha ['fal3av3a] ([I3] = /1/ vélaire + /o/ épenthétique) en face

de Nsg. seilbh ['felavi] ([I] = /1/ palatal), tous deux prolongeant la
déclinaison du vieil irlandais selb « propriété » (< *selvd>* < *selwa <
*selh;- u-eh2) que U'on retrouve dans le radical de Selbag / Selvac.

D'un point de vue mythologique : il est improbable quArtar du clan
Gabran soit le prototype historique d’Arthur, car le seul élément qui
peut se hisser au rang de la preuve réside dans la proximité de leurs
deux noms. Ni Aedan mac Gabrain qui est pourtant célébre, ni le
royaume de Dal Riada ne sont signalés dans les premiéres sources



IRIS, 412021

arthuriennes. En revanche, Artr mac Aedain a probablement
contribué a I'édification et au succes de la figure mythique d’Arthur.

28 D'un point de vue littéraire : ces fragments nous apprennent que, au
bas Moyen Age, un écrivain francophone (oil), bon connaisseur du
monde arthurien, a imaginé une nouvelle aventure des chevaliers de
la Table ronde a partir d'un matériel onomastique et narratif
postérieur a Geoffroy de Monmouth. Quant aux noms de Solvas et de
llas, il est difficile de décider s'il faut suivre la piste d'une création
onomastique d'un auteur francais inspiré par le modele puissant et
récent que sont au xive siecle les romans arthuriens en prose et en
vers des décennies précédentes, ou bien si cet auteur a eu acces a
des sources insulaires. Aurait-il fréquenté un centre culturel anglais ?
Il se trouve que plusieurs sources que nous avons citées ne sont
guere attestées en dehors des iles Britanniques avant les temps
modernes, a I'exception d'une vie de Saint Columba (bibliotheque
municipale de Schaffhausen, Suisse) qui a été copiée dans le nord de
la France a partir du milieu du x¢ siecle (Saint-Omer, Paris, Metz et
Le Mans) (Picard, 2002).

BIBLIOGRAPHY

ApamnaNus (saINT), The Life of St Columba, Founder of Hy, éd. W. Reeves, Dublin, Irish
Archaeological and Celtic Society.

Bromwich Rachel, 1961, Trioedd Ynys Prydein [Les Triades de Ulle de Bretagne], Cardiff,
University of Wales Press.

CaroLL David, 2012, Arturius. A Quest for Camelot. Disponible sur <https: /www.elect
ricscotland.com /history/arturius.htm> [consulte le 25 juillet 2019].

Cuapwick Nora, 1953, « The Lost Literature of Celtic Scotland: Caw of Pritdin and
Arthur of Britain », Scottish Gaelic Studies, n°® 7, p. 115-183.

DeLamarre Xavier, 2001, Dictionnaire de la langue gauloise, Paris, Errance.

FouLer Lucien, 1927, « “Si m'ait Dieus” et I'ordre des mots », Romania, t. 53, n° 211,
p. 301-324.

Grece William H., 1910, Contreversal Issues of Scottish History, New York, Putnam’s
Sons.

Hupson Benjamin, 1988, « Elech and the Scots in Stathclyde », Scottish Gaelic Studies,
n° 15, p. 145-149.


https://www.electricscotland.com/history/arturius.htm

IRIS, 412021

Jakusta Krzysztof, 2006, Ancient Sound Changes and Old Irish Phonology, Lublin,
Wydawnictwo Kul.

Lancrois Ernest, 1904, Tables des noms propres de toute nature compris dans les
chansons de geste imprimées, Paris, Bouillon.

Lancrois Ernest, 1913, « Fragments d'un roman de la Table ronde », Mélanges offerts a
Monsieur Emile Picot par ses amis et ses éléves, Paris, Mongand [réimpr. Genéve,
Slatkine, 1969], vol. 1, p. 383-389.

Ni CuiosAiN Maire, 1994, « Vowel Features and Underspecification: Evidence from
Irish », dans W. U. Dressler, M. Prinzhorn et J. R. Rennison, Phonologica 1992:
Proceedings of the 7th International Phonology Meeting, Turin, Rosenberg & Sellier,
p. 157-164.

PeperseN Holger, 1909, Vergleichende Grammatik der Keltischen Sprachen, Gottingen,
Vanderboek und Ruprecht, vol. 1.

Picarp Jean-Michel, 2002, « Schaffhausen Generalia I and the Textual Transmission
of Adomnan’s Vita Columbae on the Continent », dans P. Ni Chathain et M. Richter
(dir.), Ireland and Europe in the Early Middle Ages: Texts and Transmission, Dublin,
Four Courts Press, p. 95-102.

ProLimEe Claude, 1843-1845, Géographie, éd. K. F. A. Nobbe, Leipzig, Stereotypa.

Ritson Joseph, 1828, Annals of the Caledonians, Picts and Scots; and of Strathclyde,
Cumberland, Galloway and Murray, Edimbourg, W. and D. Laing, vol. 2.

ScHruver Peter, 1995, Studies in British Celtic Historical Phonology, Amsterdam /
Atlanta, Rodopi.

Skene William Forbes, 1867, Chronicles of the Scots and Other Early Memorials of
Scottisch History, Edimbourg, General Register House.

NOTES

1 Abréviations utilisées : N. : nominatif, G. : génitif, LOC : locatif, sg. :
singulier, pl. : pluriel, CS : cas sujet, CR : cas régime, C : consonne.

2 Le verbe logier indique que les hommes se sont construits des abris en
bois recouverts de feuillage.

3 Je ne trouve aucun peuple historique ayant un nom en C+enois ou
EsCenotis en Grande-Bretagne (C = n'importe quelle consonne). Il faut
probablement exclure Genois et Fennois (Finlandais). Voyez dans I'analyse
mon interprétation et mes arguments en faveur de Cenots, une francisation
du gaélique cenéoil « clan ».



IRIS, 412021

4 1l sagit damour du prochain, concept central au Moyen Age, d'ou
ma traduction.

5 Variante de l'indicatif présent qui vient d'un préroman *essétis (infinitif
estre / iestre < éssére) avec diphtongaison du e tonique encore libre.
Décalage temporel normal en francais entre la protase au présent (ce vous
iestes trouveés) et I'apodose au futur (vous vous tenrois).

6 Littéralement : selon le propos qui lui convient.

7 Ernest Langlois voit une faute contre la déclinaison dans le -s dans
la lecon Uriens (p. 385). Cette forme de cas sujet me parait étre un indice
intéressant (voyez 'analyse).

8 Six syllabes en cas de diérese de biens. Voyez le vers précédent U-ri-ens,
trisyllabique comme en gallois /y.re.en/.

9 Ernest Langlois propose de lire desfait au lieu de de fait. Littéralement, si
lait est le sujet de seroit desfait : jamais un tel [affront] ne serait détruit. Mais
si, grammaticalement, tant est le sujet, il faut alors lire : jamais un

tel nombre [d’ennemis] ne serait vaincu.

10 Littéralement : quainsi (-si = adverbe) Dieu m'aide. Tournure lexicalisée
et christianisée en ancien francgais qui prolonge la formule

sacramentelle latine si(c) me di ament, ut ... « quainsi les Dieux m'aiment,
afin que ... ». Voyez la note 14 ci-dessous.

11 Je propose de voir une forme du verbe [m]esler avec le sens de
« combattre ».

12 Construction absolue probable : li fieus + le roi (complément du nom de
« fieus »).

13 Os pour ost avec le sens féodal de « service en armes et en chevaux que
le vassal doit a son seigneur en raison de son fief, pour la défense de la
seigneurie ».

14 Le heaume est attaché au haubert au moyen de lacets en cuir pour
'assurer sur la téte et lui protéger la gorge.

15 Réminiscence de Chrétien de Troyes, Erec et Enide, v. 3925-3926 :
Onques de st dure bataille / Ne fu si dolce dessevraille.

16 Littéralement : s'il est vrai que je souhaite que Dieu m'aide. Se a remplacé
la conjonction si, car s'il sagissait de I'adverbe, se ou si (< latin sic), le sujet
serait postposé au verbe, si mait Dieus, comme on le constate au vers 57 de
ces fragments. Sur ce point grammatical, voir Foulet (1927, p. 301-324).



IRIS, 412021

17 Littéralement : ces diables vous font porter le bouclier (escu < latin scutum
« bouclier »). Cest une maniere de dire que Gauvain, qui est un chevalier,
est traité comme un subalterne. Lécuyer, c'est-a-dire étymologiquement
celui qui porte I'écu, est un jeune noble qui n'est pas adoubé et qui est au
service d'un chevalier.

18 Soit parce qu’il a éteé cité plus haut, soit parce que l'article témoigne de la
notoriété du personnage.

19 Kaius dapifer « Keu le Maitre d’hotel » (liv. IX, . 351 ; X, L. 354,
édition Hammer).

20 Manuscrits gallois consultés : A. Trioedd Ynys Prydein (ix® s. au plus
tard) : Owain mab Urien, « Yvain fils d'Urien », B. Mabinogion (entre le xi° et
xi® s.) : 1. Culhwch ac [et] Olwen : moruyd merch uryen reget « Morfydd fille
d’'Urien de Rheged » (84r° ligne 2 du Livre Blanc de Rhydderch, Peniarth

MS 4. Méme orthographe dans la version du Oxford Jesus College

MS 111, 202v° ligne 18), 2. Breuddwyd Rhonabwy (Le Songe de R.) : owein

uab uryen « Owein fils d’'Urien » (Livre Rouge de Hergest, 136v°

ligne 41). C. Livre de Taliesin (Ms du xui® s.) : uryen / vryen dans une dizaine
d’'occurrences. D. Livre Noir de Carmarthen (v. 1250) : vrien (folio 54a,
poeme 39, v. 9).

21 Historia Brittonum (Ms Harley 3859) : Contra illum quattuor reges, Urbgen
et Riderchen et Guallanc et Morcant, dimicaverunt, « Contre lui [le roi Hussa
de Bernicie] quatre rois livréerent bataille, a savoir Urien, Rhydderch Hen

[Le Vieux], Gwallog et Morgant ».

22 Wace, Brut (1150) : De Moraife Urian, li reis, « Urien de Mureif, le roi »
(v. 10251) ou Ewein, le fiz Urien, « Yvain, le fils d'Urien » (v. 13189).

23 Yvain ou le Chevalier au lion, v. 1016-1017 : Filz estes au roi Urien / Et
s‘avez non messire Yvains, « Vous étes le fils du roi Urien, et vous vous
appelez Yvain » (traduction de Ph. Walter).

24 Peter Schrijver, 1996, p. 133 (3. 4. 1 Proto-Celtic *og > British *ay).
25 o fermé prétonique se ferme en /y/ ; apocope de -os.
26 Remontée de I'accent d'ou 'amuissement de la voyelle post-tonique a.

27 Phénomene de vocalisation dans la séquence VrgV > gallois VriV attesté
dans le proto-celtique *argntom « argent » > vieux gallois argant > gallois
ariant en face du gaulois arganton, du vieil irlandais argat et du vieux breton
argant (moderne arc’hant). Cf. Delamarre (2001, p. 46). La forme attestée



IRIS, 412021

Urbien (Pedersen, 1909, p. 255), avec maintien graphique du b, doit étre une
influence de nom d'origine latine Urbain (< Urbanus « Policé »).

28 D'ou la rime avec biens [bjéns] dans le texte.
29 Manuscrit conservé a la Bibliothéque nationale d’Ecosse.
30 Liv. I, chap. 2 et 7, édition de W. Caxton.

31 Issu d'un latin en —us ou -es (voir Kar(o)lus > Charles, comes > cuens
« comte ») ou d'un celtique -is (LOCplu. Dubris « Les Eaux » > francgais
Douvres = anglais Dover, Kent en GB).

32 Historia Regum Britanniae, chap. 11 : Huivenius filius Uriani, « Yvain fils
d'Urien ».

33 Forme utilisée par les textes latins postérieurs comme,
par exemple, I'Historia Meriadoci regis Cambriae (xm® s.) ou il est précisé que
Vrianus vero rex erat Scocie, « Urien était roi d'Ecosse ».

34 Solteras dans la Chanson de Roland (v. 3242). Toponymes :
Meélas (Ardeche, Mellatis en 877), Sarcenas (Isere, Cercinatis en 858).

35 Cleolas, Dorilas, Dubglas (Douglas), Drudwas ou, dans le Lancelot
en prose : Claudas, Argodras, Cardoas de Lanvale. Source : Langlois (1904).

36 Par exemple Moloas (Chrétien de Troyes, Erec et Enide, v. 1810), gallois
Melwas composé de mael « prince » et dun deuxieme élément incertain (-
bas « mort » ou gwas « serviteur »).

37 Les pistes suivantes me semblent étre des impasses : 1. ZoAova
(Ptolémée) / Solva (Itinéraire d’Antonin) actuellement Esztergom (Hongrie) ;
2. Riviere et village du Pembrokeshire Solva, gallois Solfach

[solvax] (Saleuuarch, vers 1200) ; 3. Les Selgouae / XeAyoovat (Ptolémeée,
Géographie, liv. 111, chap. 3, § 8), un peuple des Lowlands (Ecosse)

et 4. IAa (Ptolémée, Géographie, liv. 111, chap. 3, § 5) / Ila, en

gaelique écossais Ilidh, aujourd’hui la riviere Helmsdale (Highlands).

38 Autres variantes graphiques : Sealbach, Selbachus (Annales irlandaises),
Selvac (Cronica regum Scotorum, xu® s.), Selwathius (Jean de Fordun,

vers 1385), Sewald (Andrew de Wyntoun, Orygynale Cronykil of Scotland,
vers 1420), Soluathius (1611).

39 DCCXII Obsessio Abente apud Selvacum, soit « 712, Siege d’Aberte
[Dunaverty Castle, Kintyre] par Selvac ».

40 Vieux gallois cenetl « nation, clan » et vieux cornique kinethel glosé
generatio. Cf. Schrijver (1995, p. 36).



IRIS, 412021

41 eDIL, article cenél.

42 Phonétiquement la séquence -éoi- note diphongue éo + i diacritique
pour indiquer la palatalisation du /I / subséquent.

43 Eallach « bétail » existe en irlandais et se prononce aujourd’hui ['al3a]
ou ['al3ax] selon les dialectes.

44 Amberkelethus (George Buchanan, 1582), Amberkilletus (David Chalmers,
Chronicle of the Kings of Scotland, 1611).

45 Annales d’Ulster, année 698. 4 : Expulsio Ainfcellaig filii Fercair de regno &
uinctus ad Hiberniam uechitur, soit « Expulsion du royaume de Ainbceallach
fils de Ferchar et il fut emmeneé captif en Irlande ».

46 Annales d'Ulster, année 719. 6 : Bellum Finnglinne inter duos filios Fercair
Fotti in quo Ainfceallach iugulatus est die quinte ferie uii Id. Septimbris, soit
« Bataille de Finnglen entre les deux fils de Ferchar le Long dans laquelle
Ainbceallach fut tué le jeudi 7 septembre ». Méme information dans les
Annales de Tigernach : 719 Cath Finnglinne itir da meic Fearchair fota [...] =
Bellum Finnglinne inter duos filios Fercair Fotti. Cf. Skene (1867, p. 74).

47 Par exemple Sir Gauwain and the Green Knight, fin xiv® s.
48 Entre 1200 et 1250 : Yder, Hunbaut, Chevalier as Deus Espées.

49 En Grece ancienne, cette fonction est assurée par le personnage bien
connu, grace aux comédies attiques, du mageiros, a la fois sacrificateur dans
les fétes publiques et privées, boucher et cuisinier.

50 Chrétien de Troyes, Le Conte du Graal, v. 4206-4207 : Et Keus, qui
onques ne se pot / Tenir de vilenie dire.

51 Vita Sancti Columbae Adamnano, liv. I, chap. 9 De filiis [Arturius,
Echodius, Domingartus] Aidant regis sancti columba prophetia, soit « La
prophétie de saint Columba a propos des fils du roi Aedan », p. 35 et suiv.
(Adamnanus, 1857).

52 Peut-€tre représenté par le vieux celtique ZoAova / Solva (Hongrie),
Vosolvia (Rhénanie, *Vo- solv-ia). Cf. Delamarre (2001, p. 240, col. B).

53 Illustré par le nom de femme gaulois Lugu-selua « Possession de Lugus »,
vieil irlandais selb « propriété, possession » et le gallois ar helw « en
possession de » (s- > h-). Cf. Delamarre (2001, p. 229).

54 Proto-celtique liquide (r/1) + u > gallois —w [u] en face de irlandais -
b [v] : gallois tarw ['taru], vieil irlandais tarb ['tarv], tous signifiant
« taureau » ; gallois elw ['elu] « gain, profit », irlandais ealbh(a) « troupeau ».



IRIS, 412021

AUTHOR

Jean-Charles Berthet

IDREF : https://www.idref.fr/076004554
ISNI : http://www.isni.org/0000000385686859


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=1027

Le chat-monstre dans Meigetsu-ki de
Fujiwara no Teika : premiere occurrence du
terme nekomata dans la littérature
japonaise ?

The Monster Cat in Meigetsu-ki by Fujiwara no Teika: The First Occurrence
of the Term Nekomata in Japanese Literature?

Koji Watanabe
Translated by K6ji Watanabe, Tomomi Yoshino and Olivier Lorrillard
DOI: 10.35562/iris.2275

Copyright
CCBY-NC4.0

ABSTRACTS

Francais

La figure diabolisée du chat dans la littérature japonaise évolue sans cesse
au cours de I'époque médiévale, et nous prenons ici 'exemple d'un chat-
monstre nommé nekomata. L'un des exemples littéraires les plus connus se
trouve dans les Heures oisives (Tsurezure-gusa), ouvrage écrit vers 1330 par
Yoshida Kenk®d. Il semble cependant que le terme nekomata soit apparu un
siecle plus tot, comme le montre I'entrée du 2 aoft 1233 dans le Journal de la
lune brillante (Meigetsu- ki) de Fujiwara no Teika, I'un des plus grands poetes
de son temps. Nous analyserons donc ce texte de premiere importance
pour comprendre les origines de cette figure littéraire, puis tenterons de
comprendre le sens de I'expression nekomata.

English

The demonized figure of the cat in Japanese literature evolved constantly
during medieval times, and here we take the example of a monster

cat named nekomata. One of the best-known literary examples is found in
Tsurezure- gusa, written around 1330 by Yoshida Kenkd. However, it seems
that the term nekomata appeared a century earlier, as can be seen from the
August 2, 1233 entry in Meigetsu- ki, the diary of Fujiwara no Teika, one of
the greatest poets of his time. We will examine this important text for a
better understanding of the history of the monster cat and reflect on the
meaning of the term nekomata.



IRIS, 412021

INDEX

Mots-clés
chats, Fujiwara no Teika, Meigetsu-ki, littérature japonaise, époque de
Kamakura

Keywords
cats, Japanese literature, Fujiwara no Teika, Meigetsu-ki, Kamakura period

OUTLINE

Traduction du texte
Remarques

TEXT

1 Cats, Japanese literature, Fujiwara no Teika, Meigetsu- ki,
Kamakura period

2 Dans un essai consacré aux chats (neko) dans la littérature classique
japonaise, Takako Tanaka signale a juste titre que le processus de
« diabolisation » du félin a démarré vers la fin de I'époque de
Heian (xu® siecle) (Tanaka, 2014, p. 50-55). Cette tendance
s'accentuera ensuite au cours de I'époque de Kamakura (1185-1333).

3 Nous avons déja eu 'occasion de présenter dans le numéro 40 de la
présente revue trois anecdotes extraites du Recueil d’histoires
fameuses de jadis et d'aujourd’hui (Komon chomon-ji, attribué a
Tachibana no Narisue et achevé en 1254), qui mettent en scene trois
chats un peu inquiétants : le premier, en réalité un démon, disparait a
jamais, emportant dans sa gueule I'é¢pée d'un moine ; le deuxieme
quitte subitement son foyer et sa maitresse, au bout de dix-sept ans ;
quant au troisieme, dénommeé Shironé¢, il ne mange jamais les rats ou
les moineaux qu'il attrape (Watanabe et coll., 2020).

4 Le félin évoque dans les Heures oisives (Tsurezure-gusa) est bien plus
terrifiant et mérite amplement la qualification de « chat-monstre ».
Louvrage, que la critique japonaise compare souvent aux Essais de



IRIS, 4112021

Montaigne, est un recueil de pensées philosophiques qui a sans doute
été composeé vers 1330 par Yoshida (ou Urabe) Kenko (1283-1350). 11
semble s'inspirer des Notes de chevet (Makura no soshi) de Sei
Shonagon, achevées vers 1000, et se présente comme un ensemble
un peu décousu de deux cent quarante-trois paragraphes. Ony
trouve des aphorismes, des souvenirs, mais aussi des anecdotes
curieuses ou émouvantes inspirées a la fois de textes chinois, de
textes japonais et de 'expérience méme de l'auteur. Le chat-monstre
est évoque dans le paragraphe 89, dont voici le texte intégral :

« Il est au fond des montagnes une béte appelée nekomata, qui
dévore les humains. »

A cette remarque quelqu'un répondit :

«Ici méme, ou il n'y a pas de montagnes, il arrive que des chats
finissent, avec le temps, par devenir nekomata et qu'ils enlevent des
gens. »

Un bonze nommé je-ne-sais-quoi-Amida-butsu !, amateur de renga?,
qui vivait pres du Temple Gydgan-iji, ayant entendu ces propos, se dit
qu'un homme marchant seul devait faire bien attention. C'est alors
quune nuit ou il avait participé au concours de renga jusqu’a une
heure fort avanceée et s'en revenait solitaire, aux bords de la Kogawa,
un de ces fameux nekomatas ne manqua pas de surgir a ses pieds ; lui
sauta dessus incontinent et allait le mordre a la gorge. Le coeur
défaillant, sans plus de force pour résister, et les jambes lui
manquant, il roula dans le ruisseau :

« Au secours » s'écria-t-il, « un nekomata au... au... ».

Des maisons avoisinantes, torches en main, on accourut et on
reconnut un bonze familier alentour. Que se passait-il ? On hissa le
bonze hors du ruisseau. Les prix gagnés au concours de vers,
éventail, menues boites qu'il portait avec lui, tout était tombé dans
I'eau. Comme si un miracle venait de le sauver, il se traina jusqu’a sa
demeure. C'était son propre chien qui, ayant reconnu son maitre en
dépit de l'obscurité, s'était précipité sur lui. (Urabé Kenko, 1980, p. 91)



IRIS, 412021

5 Que nous apprend donc ce témoignage littéraire de I'¢epoque de
Kamakura ? Il ne décrit certes pas les méfaits commis par le véritable
chat-monstre, mais suggere tout de méme quelques €léments
constitutifs de la rumeur attachée a cet animal mythique.

* Le nekomata est censé hanter les montagnes 3, mais il semble pouvoir
apparaitre nimporte ou.

e Il s'agit bel et bien d'un mangeur dhommes.

e La métamorphose ne touche pas tous les chats : seuls de vieux félins
peuvent se transformer en nekomatas. Selon certaines légendes du
folklore japonais, le chat n'acquiert de pouvoirs surnaturels
— notamment celui de se métamorphoser — quapres avoir été éleve
pendant plus de sept ou douze a treize ans (selon les versions). D'apres
T6z0 Suzuki (1982, p. 450 et 455), cela peut également advenir lorsque
son poids dépasse un kan (environ 3,75 kg) ou, parfois, 3 kan.

 La taille d'un nekomata est comparable a celle d'un chien.

6 Notons que Yoshida Kenko se contente d'ironiser sur la rumeur
relative au nekomata, puisque le bonze, qui ne reconnait pas son
propre chien dans la nuit profonde, ne fait quimaginer une attaque
du fameux chat-monstre. En fait, le terme de nekomata n'est pas une
invention de Yoshida Kenkd. Environ un siecle avant les Heures oisives
et a peu pres a la méme époque que le Recueil d’histoires fameuses de
jadis et d'aujourd’hui (Komon chomon-ji) précédemment cité, le
journal en chinois classique (kanbun) de Fujiwara no Teika, intitulé
Journal de la lune brillante (Meigetsu- ki), renferme déja un précieux
témoignage sur le sujet. Fujiwara no Teika (ou Sadaié, 1162-1241) est
'un des plus grands poetes de I'époque de Kamakura, mais il est
également connu pour ses travaux en poétique (Sieffert, 1986, p. 90).
Issu de la haute aristocratie, il servit plusieurs empereurs,
notamment Gotoba-in (1180-1239)° qui le mit au nombre des
compilateurs du Nouveau Recueil de poemes de jadis et de maintenant
(Sin-kokin waka- shil), achevé en 1205 (Origas, 2000, p. 45). Cest la
raison pour laquelle le journal qu'il a laissé constitue un document de
premiere importance pour quiconque s'intéresse a la vie quotidienne
des nobles de cour dans les années 1180 a 12356, Lentrée du 2 aofit
1233 nous intéresse plus particulierement ici, car elle mentionne,
probablement pour la premiere fois dans la littérature japonaise,
'existence d'un nekomata. Nous proposons ci-dessous au lecteur
francophone une traduction du texte, accompagnée de



IRIS, 4112021

commentaires. L'édition utilisée est celle de Kawade-shob6-shinsha
(Imagawa, 1979).

Traduction du texte

Le 2 aott kéjutsu’ [1233] 3. Le temps fut nuageux toute la journée. Il
parait qu’il a plu au nord-ouest, mais ici ce n'était pas le cas. Un
jeune garcon ¥, messager arrivé de Nanto '° [= Nara] hier soir, a dit

ceci:

« Récemment, a Nanto, une béte appelée nekomata apparaissait
toutes les nuits et dévorait a chaque fois sept ou huit personnes. Il y
a eu beaucoup de morts. Apres l'avoir tuée a force de coups, on s'est
apercu qu'elle avait des yeux de chat et un corps de chien. »

Jai entendu ceci quand jétais enfant :

« Sous le régne de Nijo-in [= ex-empereur Nij6] !, les gens

du peuple '? disaient que cet oni [= nekomata] était venu a Kyoto.
Par ailleurs, on parlait d'une “maladie de nekomata”, et on disait que
beaucoup de personnes en avaient souffert. »

Si jamais ce fléau venait a s'étendre a Kyoto, cela ferait de
terribles ravages 13,

Remarques

7 Contrairement a Yoshida Kenkd, qui s'est juste servi de la rumeur
relative au nekomata pour raconter une anecdote amusante, Fujiwara
no Teika semble rapporter ici les méfaits de la béte comme s’ils
étaient réels. En effet, a en croire le messager de Nara, le nekomata
n'a rien d'imaginaire et il semblait nécessaire d’en venir a bout afin de
ne pas déplorer d’autres victimes. Quant a son apparence physique
(« des yeux de chat et un corps de chien »), elle concorde avec le
témoignage du paragraphe 89 des Heures oisives (Tsurezure-gusa),
ouvrage précédemment cite.



IRIS, 412021

10

S'il s'agit d'une béte réelle, quel genre d’animal peut bien se cacher
sous cette appellation de nekomata ? Une chronique historique
attribuée a Fujiwara no Michinori 4 (1106 2-1159) et intitulée
Chronique des regnes impériaux (Honcho Seiki) nous fournit un indice.
Selon l'entrée du 27 juillet de 'année 1155 (6° année de I'ere Kytan), il
s'agissait de « bétes étranges » apparaissant dans les montagnes
situées entre Omi (actuelle préfecture de Shiga) et Mino (actuelle
prefecture de Gifu). Elles faisaient des incursions nocturnes dans les
villages, ou elles se rassemblaient pour attaquer enfants et adultes.
Les gens les ont finalement tuées. Ce qui nous intéresse dans cette
histoire, c’est que les locaux nommaient cette béte yamaneko, c'est-a-
dire « chat sauvage ». Peut-étre que Fujiwara no Teika et ses
contemporains parlaient eux aussi de ce type d’animal nuisible et
dangereux (Kuroita, 1964, p. 723).

Le fait que 'auteur évoque son enfance est également significatif,
puisqu’il semble assimiler le nekomata a un oni, c'est-a-dire a un
terrifiant démon 1. En effet, le régne de Nijo-in fut riche en
apparitions fantastiques dont témoignent les Propos sur les choses
du passé (Kojidan) 16, recueil d'anecdotes historiques compilées vers
1212-1215. Selon T'histoire 97 du livre I (Asami & It [dir.], 2010, p. 69), a
Kyoto, sous le regne de Nijo-in, une nuée de coucous se querellaient
et deux d’'entre eux tombeérent dans le palais impérial, continuant a se
becqueter comme s'ils voulaient se dévorer. Les deux volatiles furent
jetés en prison. Un mois apres cet événement de mauvais augure,

I'empereur Nijo abdiqua, et encore un mois plus tard, il mourut.

Il convient également de citer un témoignage rapporté par le Recueil
d’histoires fameuses de jadis et d'aujourd’hui (Kokon chomon-jil).
D'apres 'histoire 598 du livre XVII (Tachibana no Narisue, 1986,

p. 278), toujours sous le regne de Nijo-in, une danse rituelle de
quatre jours !’ fut organisée. Une nuit, au moment ot il passait au
coin nord-est 8 de la salle du trone, un membre du palais sentit un
coup sur sa nuque et s'‘évanouit. Dans le mouvement, sa torche entra
dans une poche et mit le feu a ses vétements. Il faillit mourir. Dans
cet épisode, le narrateur entrevoit la main d'un démon. Quant a
I'histoire 599 (Tachibana no Narisue, 1986, p. 279-280) du méme livre,
elle décrit 'arrivée par bateau de huit oni sur le rivage du pays d’lzu,
événement qui aurait eu lieu en 1171 sous le régne de 'empereur



IRIS, 412021

Takakura. Toutefois, il ne s’agirait en réalité nullement de démons,
mais simplement d'un groupe d’indigenes venant d'une ile d'Océanie.

11 Intéressons-nous pour terminer a la signification du terme nekomata.
Si l'on considére ce terme comme un mot composé dont le
premier élément, neko, signifierait « chat » et le second, mata,
« fourchu, qui se divise a la maniere d'une fourche », il s'agirait donc
d'un chat-monstre dont la queue serait longue et se diviserait en
deux. Ce type de représentation est solidement ancré dans la
mémoire des Japonais, comme lillustrent les estampes
japonaises (ukiyoé) de I'époque d’Edo (1603-1868). Toutefois, une telle
hypothese apparait peu probable pour I'¢poque de Kamakura, puisque
le chat était alors nommé nekoma et non neko.

12 On peut tenter une autre interprétation du terme nekomata, dans
laquelle le suffixe ta est une forme ancienne de tachi, la marque du
pluriel. D’ailleurs, comme le signale Yoshiyuki Kojima (1999, p. 33), ce
genre de suffixe exprimant le respect est encore utilisé de nos jours a
Okinawa, préfecture située entre l'océan Pacifique et la mer de Chine
orientale. Il est assez plausible que les Japonais d’alors aient
simplement voulu désigner I'animal avec respect, espérant éviter ainsi
ses attaques et conjurer le malheur.

BIBLIOGRAPHY

Asam Kazuhiko & Ito Tamami (dir.), 2010, Sinchti Kojidan [Propos sur les choses du
passé, édition avec de nouveaux commentaires], Tokyo, Kasama-shoin (en japonais).

Gomr Fumihiko, 2000, Meigetsu- ki no shirydgaku [Etudes sur la valeur historique de
Meigetsu-ki], Saitama, Seishi-shuppan (en japonais).

Imacawa Fumio, 1979, Kundoku Meigetsu- ki [Meigetsu- ki, version transcrite en
japonais], t. VI, Tokyo, Kawade-shobo-shinsha (en japonais).

Iwao Seiichi, Ivanaca Teizo & Isan Susumu (dir.), 2002, Dictionnaire historique du

Japon, t. 2, Maison Franco-Japonaise, Paris, Maisonneuve & Larose.

Konma Yoshiyuki, 1999, Neko no 6. Neko wa naze totsuzen sugata o kesunoka ? [Le Roi
des chats. Pourquoi les chats disparaissent-ils soudainement ?], Tokyo, Shogakkan
(en japonais).

Kurorra Katsumi (éd.), 1964, Shintei-zoho Kokushitaikei [Bibliotheque compléte de
Uhistoire japonaise, nouvelle édition augmentée], t. 9 : Honcho-seiki, Tokyo,



IRIS, 412021

Yoshikawa-kobunkan (en chinois classique).

MEIGETSU-KI KENKYUKAI (Groupe de recherches sur Meigetsu-ki) (dir.), 2006,
Meigetsu- ki kenkyi teiyd [Manuel des études sur Meigetsu-ki], Tokyo, Yagi-shoten
(en japonais).

Murar Yasuhiko, 2020, Fujiwara no Teika Meigetsu-ki no sekai [L'Univers de
Meigetsu- ki de Fujiwara no Teika], Tokyo, Iwanami-shoten (en japonais).

Oricas Jean-Jacques, 2000, Dictionnaire de littérature japonaise, Paris, PUF, coll.
« Quadrige ».

REIZEIKE-SHIGURETEI-BUNKO (dir.), 2012-2018, Honkoku Meigetsu-ki [Meigetsu- ki, édition
imprimée], 3 tomes, Tokyo, Asahi-shinbunsha (en chinois classique).

SierrerT René, 1986, La Littérature japonaise, Paris, Publications orientalistes de
France.

Suzuxi T6z0, 1982, Nihon zokushin jiten [Dictionnaire de croyances populaires du
Japon], Tokyo, Kadokawa-shoten (en japonais).

TachiBana NO Narisug, 1986, Kokon chomon-ji, t. II, texte établi et annoté par K. Nishio
et Y. Kobayashi, Tokyo, Shinch6-sha (en japonais).

Tanaka Takako, 2014, Neko no koten bungakushi [Les Chats dans la littérature classique
japonaise], Tokyo, Kddansha (en japonais).

Urase Kenko, 1980, Les Heures oisives, traduction et commentaires de C. Grobois et
T. Yoshida, suivi de Notes de ma cabane de moine par Kamo no Chomei, traduction du
R. P. Sauveur Candau, Paris, Gallimard.

WaranaBe Koji & LorriLLarD Olivier, 1997, « Lhistoire de la mere de deux chasseurs qui
se transforma en ogresse pour dévorer ses fils (Konjaku monogatari, tome XXVII,
22) », Journal of School of Foreign Languages (Nagoya University of Foreign Studies),
n° 15, p. 130-138.

WaranaBe Koji, Yosuivo Tomomi & LorriLLarp Olivier, 2020, « Le chat dans Kokon
chomon-ji. Trois anecdotes extraites de I'ceuvre compilée par Tachibana no
Narisue », Iris, n°® 40 (L'installation artistique : une expérience de soi dans l'espace et
dans le temps). Disponible sur <https: //dx.doi.org /10.35562 /iris.1331>.

Yosuivo Tomomi, 2015, Gotoba-in to sono jidai [L'Ex-empereur Gotoba et son temps],
Tokyo, Kasama-shoin (en japonais).

NOTES

1 « Nani-Amida-Butsu ». Lauteur pense aux fideles de la secte Jodo.

2 Il s’agit d'un jeu poétique de société qui consiste en waka enchainés les
uns a la suite des autres. Un poete lance le jeu en donnant le début d'un


https://dx.doi.org/10.35562/iris.1331

IRIS, 412021

poeme avec 17 syllabes ; un de ses partenaires doit terminer le poéme en
ajoutant les 14 syllabes qui manquent ; un troisieme enchaine avec
17 syllabes (5-7-5) dont le sens doit prolonger les vers précédents.

3 Lalégende des nekomatas a inspiré plusieurs noms de montagnes au
Japon : Nekomata-yama dans le département de Toyama, Nekoma-ga-take
dans le département de Fukushima en sont des exemples.

4 En ce qui concerne le Meigetsu-ki, les travaux qui lui ont été consacrés
sont fort nombreux. Voir la bibliographie de 'ouvrage de Yasuhiko Murai,
une des monographies les plus récentes dans ce domaine (Murai, 2020).
Citons entre autres un manuel des études sur le Meigetsu-ki (Meigetsu-ki
kenkytikai, 2006) et un recueil d’articles de l'historien Fumihiko Gomi sur la
valeur historique du Meigetsu- ki (Gomi, 2000).

5 Sur Gotoba-in (ex-empereur Gotoba) et son temps, voir Yoshino (2015).

6 « Le texte sur lequel on sappuie aujourd’hui (¢d. Kokusho kankokai)
couvre les années 1180 (Jisho, 4) a 1235 (Katei, 1), avec plusieurs années
manquantes (1182-1187, 1189-1190, 1193-1195) et de nombreuses autres
lacunes. » (Iwao et coll. [dir.], 2002, p. 1777) Notons que, depuis 2018, I'¢dition
la plus fiable du Meigetsu- ki est celle d’Asahi-shinbunsha (Reizeike-
shiguretei-bunko, 2012-2018) : cette édition sappuie sur les parchemins que
la famille Reizei possede dans la bibliotheéque familiale.

7 Kojutsu (littéralement, « chien de bois ») : c’est la onzieme division du
cycle sexagésimal chinois. Ici, le 2 aolt corrrespond au jour du Chien
de bois.

8 Il s'agit de la 1'® année de I'ere Tenpuku : Fujiwara no Teika avait alors
72 ans.

9 Kowarawa (littéralement, « petit garcon » qui n'est pas encore arrivé a
l'age adulte) : il s'agit ici d'un domestique d’'une famille aristocratique ou d'un
temple. Il est possible que le garcon en question soit un domestique d'un
ami de l'auteur.

10 Sous le nom de Heijo-kyd, Nara était la capitale de I'Etat du Yamato au
vi® siecle. Puis, lorsque la capitale fut transférée a Kyoto en 794, Nara fut
renommeée Nanto, « capitale du Sud », car cette ville se situe au sud

de Kyoto.

11 1l s’agit de la période comprise entre 1158 (3¢ année de I'ére Hogen)
et 1165 (1"° année de 'ere Eiman).

12 Le mot original est zonin (littéralement, « menu peuple »).



IRIS, 412021

13 Notons au passage quavant et apres cette entrée du 2 aoit 1233, l'auteur
signale qu'il se fait pratiquer une saignée a I'aide de sangsues pour soigner
ses abces (le 1°" et le 3 ao(it). Le Meigetsu-ki regorge de témoignages
intéressants sur la vie quotidienne des nobles de la cour de

I'époque médiévale.

14 Fujiwara no Michinori est aussi connu sous le nom de Shinzei.

15 Le Konjaku monogatari (Histoires qui sont maintenant du passé), recueil
d’anecdotes sur I'Inde, la Chine et le Japon compilées au début du xu® siecle,
contient un épisode intéressant mettant en scene la mere de deux
chasseurs qui se transforma en oni pour dévorer ses fils. Voir Watanabe &
Lorrillard (1997).

16 1l s'agit d'un recueil d'anecdotes historiques compilées en neuf chapitres
par Minamono no Akikane (1160-1215).

17 Cette danse était pratiquée au mois de novembre par cinq jeunes filles
lors du rite annuel impérial au cours duquel 'empereur faisait une offrande
de riz nouveau aux kamis du ciel et de la terre.

18 La direction nord-est réputée néfaste est justement appellée « porte des
démons » (kimon).

AUTHOR

Koji Watanabe

Université Chuo, Tokyo
IDREF : https://www.idref.fr/168347393
ISNI : http://www.isni.org/0000000374780460

TRANSLATORS

Koji Watanabe

IDREF : https://www.idref.fr/168347393
ISNI : http://www.isni.org/0000000374780460

Tomomi Yoshino

Olivier Lorrillard


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=1694
https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=1695
https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=1341
https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=1342

Comptes rendus



Julien d’'Huy, Cosmogonies. La préhistoire des
mythes

Préface de J.-L. Le Quellec, Paris, La Découverte, 2020,
384 p.

Philippe Walter

Copyright
CCBY-NC4.0

BIBLIOGRAPHICAL REFERENCE

Julien d’Huy, Cosmogonies. La préhistoire des mythes, préface de J.-L. Le Quellec,
Paris, La Découverte, 2020, 384 p.

TEXT

1 Pourquoi les mythes cosmogoniques se ressemblent-ils autant sur
toute la surface de la Terre alors que les peuples ou ils ont circulé
n'étaient pas en relation dans I'espace et le temps ? La réponse
quapporte cet ouvrage est simple : ces ressemblances ne sont pas le
fruit de coincidences fortuites mais résultent d'une longue
transmission commune a toute 'humanité et remontant a la
préhistoire (d'ou le sous-titre du livre). Une méthodologie (de nature
pluridisciplinaire incluant biologie, mythologie comparée,
informatique) voudrait démontrer l'origine unique de toutes les
mythologies. A cet effet, 'auteur emprunte a la biologie comparative
un modele phylogénétique qui se ramene a une arborescence. Cet
arbre universel des mythes est constitué de noeuds et de branches :
chaque nceud représente un hypothétique ancétre commun
précédant deux ou plusieurs spécifications. Le recours a des logiciels
informatiques doit permettre ensuite d’évaluer les probabilités des
rapprochements opérés (par inférence bayésienne) et de formaliser
en une arborescence finale le réseau complet de toutes les filiations.

2 Lavancée de cette enquéte parait mirifique. De noeud en noeud, on
remonte jusqu’a la source universelle de tous les mythes. Adoptant un
plan musical (en quatre mouvements symphoniques) inspiré des



IRIS, 412021

Mythologiques de Claude Lévi-Strauss, 'étude fait résonner/raisonner
les mythes, de Polyphéme (p. 27-98) a la femme-oiseau (p. 239-272) et
a la Ménagere mystérieuse (p. 273-286), en passant par le Plongeon
cosmogonique (p. 107-174), le Soleil volé (p. 175-202) et les mythes de
matriarchie primitive (p. 203-218). Lenquéte pense inclure ainsi tous
les mythes cosmogoniques de 'humanité. La documentation tres
conséquente (avec une bibliographie de cinquante-deux pages) et un
effort de synthese hors du commun sont a souligner. Le lecteur
voyage dans les mythologies les plus diverses (Caucase, Californie,
Kamtchatka, Corée) et les quatre mouvements de la symphonie
démonstrative se placent successivement sous le signe de la terre, de
'eau, du feu et de l'air. On pressent que Gaston Bachelard aurait
approuve, en dépit d'une certaine aridité de lecture par endroits.
Toutefois, la reconstruction des mythes originels de 'humanité est
une illusion qui n'est pas nouvelle. Pour s'en tenir a une tentative
récente, E. J. Michael Witzel, professeur de sanskrit a Harvard, publia
en 2012 The Origins of the World’'s Mythologies. Il distinguait non pas
une mais deux grandes mythologies originelles avant la révolution
néolithique qui vit 'émergence d'une mythologie qualifiée de

« laurasienne » (eurasienne). Osons avouer quil faut étre tres malin
(ou tres imaginatif) pour « deviner » les mythes d'il y a soixante mille
ans. En renvoyant l'ascenseur exploratoire aussi haut dans le temps,
nul ne le verra jamais revenir avec le début d'une preuve ou d'un
témoignage digne de foi. Lécriture n'a que trois mille ans et les
supposés mythes préhistoriques se situent évidemment bien plus en
amont. Il est a craindre que le fantasme ou l'imagination fasse
'essentiel du travail dans une reconstruction générale qui n'est
somme toute qu'une construction de l'esprit succombant au mythe
(créationniste) de l'origine.

3 En réalité, la fantasmagorie de l'origine des mythes n'est possible
quau prix d'un réductionnisme affectant tous les éléments de la
chaine démonstrative :

1. Le mythique se réduirait au cosmogonique. Seuls les mythes
cosmogoniques sont envisagés au détriment de tous les autres.

2. Le mythe se réduirait a un motif (par exemple, la femme-oiseau se
ramene au motif F38 « Vaincre ou se débarrasser des fées », p. 251).

3. Le mythe se réduirait a des co-occurrences de mots (sans syntaxe).

Manipuler les actants (essentialisés) — maitre des animaux, corbeau,



IRIS, 412021

animal cacheé, humanoide, chiot, fuite, aveuglement — ne garantit pas
l'existence d'un mythe cosmogonique sous-jacent. Le mythe s'enracine
dans des reéalités existentielles (pluralité des codes d'interprétation lévi-
straussiens).

4. Le mythe réduit a sa traduction francaise se déconnecte de sa langue de
support (impossibilité de toute grammaire comparée). Georges Dumézil
(Cl. Lévi-Strauss a un moindre degré) ne s’autorisait le comparatisme
qu’a l'intérieur d'une méme famille linguistique et non toutes langues
confondues, car comparaison n'est pas raison. La mythologie comparée
est fille de la linguistique comparée et non l'inverse. L'une et 'autre sont
indissociables dans I'analyse.

5. Limpulsion d’'un mythe se réduirait a une idée abstraite (voir le 2
ci-dessus). Autre option non envisagée ici : un mythe commence par un
objet (J. Scheid et J. Svenbro), ou par un substrat verbo-iconique a base
de schemes (G. Durand).

6. Le mythe se réduirait a un algorithme bayésien. Lutilisation des
algorithmes génere un savoir artificiel (de nature statistique) qui est le
produit des créateurs de logiciels ; dans ce savoir mécanise, le
quantitatif doit toujours primer sur les données qualitatives (culturelles)
dont 'ambiguité est la regle. Toute mythologie est axiologique.

7. Un mythe resterait fixé ad vitam aeternam. Tout conte africain
recueilli au xix® ou xx€ siecle remonterait nécessairement a une période
antérieure a la sortie d’Afrique par le Sapiens. La distension de toute
chronologie a une tres longue durée finit par inscrire chaque mythe
dans un perpétuel présent, ce qui est la négation méme de

'évolutionnisme anthropologique.

4 Moyennant ce vigoureux traitement procustéen, il devient facile de
mettre tous les mythes de 'humanité en bouteille. La démarche
rappelle trop la quéte du pré-babélien en linguistique. Sur des terres
aussi mal connues que la préhistoire, le danger est finalement de
réintroduire I'idéologie a chacune des étapes énoncées ci-dessus.
Exit la préhistoire machiste décrite par Pascal Picq (Et l'‘évolution créa
la femme, Paris, Odile Jacob, 2020), puisque la matriarchie régnait
partout, demblée. Quen sait-on en realite ? Le plus difficile en
sciences humaines n'est pas d'écrire la vérité ; c'est méme
désespérément facile. Non, le plus difficile, en fait, cest dapprendre a
se tromper.



IRIS, 412021

AUTHOR

Philippe Walter

CRI2i

IDREF : https://www.idref.fr/028302893

ISNI : http://www.isni.org/0000000121476911
BNF : https://data.bnf.fr/fr/12016640


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=180

Bernard Emery, Les Moines pétrifiés ou la
legende des Sarrasins dans le Sisteronais

Grenoble, UGA Editions, coll. « Ateliers de I'imaginaire »,
2020

Mathieu Dijoux

Copyright
CCBY-NC4.0

BIBLIOGRAPHICAL REFERENCE

Bernard Emery, Les Moines pétrifiés ou la Iégende des Sarrasins dans le Sisteronais,
Grenoble, UGA Editions, coll. « Ateliers de I'imaginaire », 2020

TEXT

1 Si I'hypothese inaugurale avancée par 'auteur du présent ouvrage, a
savoir que les vestiges d'une mosquée pourraient se trouver sous les
fondations de la citadelle de Sisteron, se présente comme une
boutade, voire une provocation, elle entre en résonance profonde
avec l'entreprise réellement menée : proposer une archéologie de
Iimaginaire du lieu, et plus précisément de la légende des Pénitents
des Mées.

2 Bernard Emery analyse d’abord brievement les sources littéraires
concernant des moines pétrifiés juste avant de céder a la tentation
suscitée par de belles Sarrasines. Reproduites en annexes, ces
sources s'averent toutes tardives, puisqu'elles sont posterieures
a 1892, alors que la matiere du récit se situe vers la fin du x° siecle.

3 Lauteur s'attache alors a comprendre la mémoire mythique du lieu,
dont il s'efforce de dégager les différentes strates : la mode
orientaliste du xix® siecle réactive en effet les légendes suscitées par
I'occupation sarrasine de la Provence au x® siecle, qui ont pu circuler
malgré les « béances historiographiques » laissées par cette époque,
récits qui eux-mémes reposent sur un substrat mythique qu’actualise
la légende des Pénitents.



IRIS, 412021

4 Bernard Emery consacre cependant I'essentiel des Moines pétrifiés a
'analyse des sources historiques. Il entreprend ainsi de démontrer,
par un examen serre de sources latines, que la 1égende des Pénitents
recouvre la réalité historique de la prise du bastion, qu'il suppose
sarrasin, de Pierre Impie par Bevons en 973. Telle est « I'étincelle »
historique d'ou a jailli le feu de cette légende pour l'auteur.

5 L'ouvrage se conclut sur un déplacement, qui constitue aussi un
retour a 'hypotheése initiale : I'analyse mythocritique et historique de
la légende des Pénitents des Mées permet avant tout de révéler « le
veritable mythe, lato sensu » qui sous-tend ce récit, le mythe du
Sarrasin, dont 'ouvrage montre le glissement dans la longue durée de
la figure guerriere au pouvoir de fascination féminine, sans jamais
perdre de vue la réalité historique qui vit les Sarrasins occupant la
Provence du x® siecle vivre « comme tous les autres », ni plus
belliqueux ni plus fervents religieux.

6 On comprendra donc que si 'auteur, dont I'érudition, le style alerte et
I'humour rendent la lecture du présent ouvrage tres agréable, ne
pretend pas « produire une nouvelle histoire des invasions sarrasines
en Provence », il entend éclairer les « Sisteronais de souche » comme
ses autres lecteurs sur la richesse historique et mythique d'un lieu,
commun aux Sarrasins et aux Francs d’Europe du Nord aussi bien. Sur
ce plan-1a, les Moines pétrifiés sont une franche réussite.

AUTHOR

Mathieu Dijoux

Univ. Grenoble Alpes, CNRS, Litt&Arts, 38000 Grenoble, France
IDREF : https://www.idref.fr/197036945


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=1868

Karin Ueltschi et Flore Verdon (dir.), Grandes
et Petites mythologies I. Monts et abimes : des
dieux et des hommes

Reims, EPURE, 2020, 366 p.

Cristina Noacco

Copyright
CCBY-NC4.0

BIBLIOGRAPHICAL REFERENCE

Karin Ueltschi et Flore Verdon (dir.), Grandes et Petites mythologies I. Monts et
abimes : des dieux et des hommes, Reims, EPURE, 2020, 366 p.

TEXT

1 Dans ce volume, qui est annoncé comme le premier d'une série, les
directrices de I'ouvrage réunissent les travaux issus d'un séminaire et
d'une journée d’étude qui s'‘étaient déroulés en 2018 et 2019 a
I'université de Reims, dans le cadre du Centre de recherche
interdisciplinaire sur les modeles esthétiques et littéraires.

2 Lobjectif déclaré est de porter a la lumiéere la « petite »
mythologie (niedere Mythologie, la formule est des freres Grimm),
fruit des traditions populaires, et de relever les passerelles qui
existent entre celle-ci et les domaines de la « grande » mythologie,
antique ou biblique, par exemple.

3 Le volume est parfaitement équilibré, puisque les deux parties qui le
composent comprennent sept contributions chacune : la premiére
est consacrée aux figures mythologiques, tandis que la seconde
explore les catégories de I'espace et du temps.

4 Le premier volet du livre, « Des dieux, des héros et des hommes »,
réunit les travaux du séminaire.

5 En étudiant les personnages de Zéphir et Proserpine dans Perceforest
et Artus de Bretagne, deux romans arthuriens tardifs, Christine



IRIS, 412021

10

11

Ferlampin-Acher s’interroge sur les procédés de nomination des
créatures de la petite mythologie d’apres la grande mythologie. Elle
montre que les romanciers ont su aboutir a une élaboration
syncrétique de leur héritage culturel.

Asdis Rosa Magnuisdottir s'intéresse a la relation entre géants,
revenants et angoisse dans la Saga de Grettir, un roman du xiv¢ siecle
dont le protagoniste est un géant valeureux, mais effrayé par
I'obscurité et hanté par les monstres qui surgissent de la longue nuit
hivernale islandaise.

Pour Philippe Walter, les deux actions du nain tricoteur et fouettard
dans le Chevalier au Lion de Chrétien de Troyes relevent a la fois de la
petite et de la grande mythologie, puisqu'elles évoquent, grace au
dieu gaulois Ogmios (p. 109), « la grande figure mythique indo-
europeenne spécialiste des liens et du liage ; son nom hindou est
Varuna » (p. 107).

Dans I'étude quelle consacre a Mélusine, Laurence Hélix souleve la
question du lien entre culture savante et culture populaire : la figure
de l'effrayante sorciere appartenant au folklore paien devient ainsi
matériau littéraire, sous les traits rassurants de la bonne fée.

Une autre figure a la lisiére entre mémoire culturelle savante et
populaire, Grisélidis, est 'objet de 'étude proposée par Marie-
Dominique Leclerc qui retrace sa fortune littéraire et artistique.
Limage de ce personnage, une bergere épousant son seigneur, puise
a la fois dans la mythologie romaine et chrétienne et, par son
obéissance exemplaire, elle donne naissance au mythe (misogyne) de
la femme parfaite.

Galina Kabakova se penche, elle, sur un corpus de récits étiologiques
slaves qui mettent en scene Satan et les figures diaboliques, une
tradition qui releve de la « confrontation de Dieu et du diable lors de
la Création » (conte-type 773 ATU). Ce systeme manichéen invite les
lecteurs a éviter les ceuvres du diable et a respecter celles qui
viennent de Dieu.

Le centaure au miroir du Grand Siecle est le sujet traité par Bernard
Teyssandier, qui remarque a cette période le passage d'une
interprétation chrétienne, et donc morale du mythe (dans son

« rapport au vice et a la vertu », p. 186), et d'une lecture politique (en



IRIS, 412021

12

13

14

15

16

17

tant qu'image du Prince « mi-béte mi-homme » chez Machiavel) a une
approche poétique (dans une finalité mémorielle, par exemple),
entrainant une circulation entre grande et petite mythologie.

Le deuxieme volet de l'ouvrage, intitulé « Au carrefour de l'espace et
du temps », regroupe les travaux présentés lors d’'une journée d’etude
consacrée a ce theme.

Thomas Nicklas examine les liens entre la grande mythologie
allemande du Docteur Faust et la petite mythologie de Johannes
Praetorius (xvii® s.) au sujet du sabbat diabolique qui, dans

Faust I (1808), se déroule pendant la « Nuit de Walpurgis », dans la
contrée de Schierke et Elend, en direction du sommet du Brocken
(Harz), considéré comme « un lieu de rencontre du diable et des
sorcieres » (p. 213) : un haut lieu de I'imaginaire géographique,
conclut l'auteur, qui concentre « toute sorte de syncrétisme et de
temps mélés » (p. 222).

Un autre lieu mythique, la Montagne Noire des Carpates d'Ukraine, se
trouve au ceeur de I'étude d’Olena Berezovka Picciochi, lieu qui
représente le carrefour des traditions savantes et populaires

depuis les Gesta Romanorum jusqu’aux récits oraux recueillis au xix®
siecle, qui en font « tantot un monde intermédiaire du culte des
anceétres morts, tantot un enfer sur terre » (p. 229).

Myriam White-Le Goff se penche sur la légende du Purgatoire de
saint Patrick, qui s'ancre dans un autre paysage imaginaire médiéval
situé entre traditions savantes et populaires. Elle en retrace I'histoire
et la fortune, dans le but de mettre en évidence ses

différentes filiations.

Limaginaire géographique lié au récit de voyage de Marco Polo ne
pouvait pas manquer dans ce recueil. Jean-Marie Fritz s'intéresse aux
iles Male et Femelle que I'on trouve décrites dans le Devisement

du monde, ceuvre qui « se plait bien souvent a déconstruire les
stéréotypes occidentaux de la merveille » (p. 271). Image inversée de
I'’Amazonie, ce lieu devient une subversion de la subversion.

Marie-Dominique Leclerc consacre une seconde contribution aux
pérégrinations calendaires et géographiques du Juif errant, un
personnage mythique qui a connu une grande fortune. Bien que
limitée au domaine francais, I'¢tude de la légende fait ressortir un



IRIS, 412021

18

19

20

21

personnage-pont « entre passé et présent. [...] Le Juif errant
symbolise le cours linéaire, continu et irréversible du temps »
(p- 297-298).

Dans sa contribution sur 'enfondrement, Denis Hiie analyse les
composantes symboliques des lieux qui, dans la littérature médiévale,
engloutissent les personnages. Il en conclut que « 'enfondrement est
toujours lié a la fécondité, au renouvellement des choses, au lignage
comme a 'héritage » (p. 323).

Enfin, Flore Verdon examine l'imaginaire du royaume arthurien dans
les romans de Chrétien de Troyes : les lieux et les temps construisent
chez cet auteur un monde idéal utopique, mais qui est projeté dans
un avenir réalisable, eutopique.

Un épilogue et quelques documents annexes permettent a Karin
Ueltschi et a d’autres auteurs de présenter de maniere stimulante les
traditions liées aux figures de saint Nicolas et du Pere Noél. Une
conclusion aurait été bienvenue, permettant de rappeler les figures,
les lieux et les temps forts du recueil autour des différentes
traditions convoquées.

En dégageant les liens qui unissent les grandes et les petites
mythologies, les études réunies dans ce volume offrent une riche
contribution a la science de 'homme. Elles montrent que, comme
I'écrit Philippe Walter, la grande et la petite mythologie « sont
nécessaires 'une a l'autre, car elles s'épaulent et s’enrichissent de leur
croisement » (p. 111).

AUTHOR

Cristina Noacco

Université Toulouse - Jean Jaures, PLH EA 4601, équipe Littérature et
Herméneutique

IDREF : https://www.idref.fr/061772690

ISNI : http://www.isni.org/0000000045169740

BNF : https://data.bnf.fr/fr/14409167


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2287

Claude Lecouteux, Histoire legendaire du roi
Salomon

Paris, Imago, 2020

Laurence Doucet

Copyright
CCBY-NC4.0

BIBLIOGRAPHICAL REFERENCE

Claude Lecouteux, Histoire légendaire du roi Salomon, Paris, Imago, 2020

TEXT

1 Claude Lecouteux nous livre les résultats d'une enquéte passionnante
sur le roi Salomon en présentant la Iégende du fils de David a travers
des textes, récits et contes de plusieurs pays dans lesquels ce roi
apparait sous différents noms (p. 7). Les sources principales sont la
Bible, puis les écrits de I'historien Flavius Joseéphe 1 le Coran, le
Talmud (p. 13). Pour comprendre cette figure complexe, l'auteur met a
disposition un corpus conséquent de récits écrits et/ou issus de la
tradition orale de nombreux pays.

2 Afin de faciliter la lecture, Claude Lecouteux propose de reconstituer
la légende « a partir du plus grand nombre de documents possibles
en les classant et les annotant » (p. 9). Louvrage est construit en trois
parties : on découvre d'abord « le roi » Salomon puis, dans une
deuxieme partie, « le magicien ». La derniere partie regroupe des
récits des pays qui ont intégré Salomon dans leurs légendes et leurs
traditions orales ou écrites.

3 Dans la premiere partie, la plus conséquente (p. 13-131), Claude
Lecouteux propose une taxinomie des pouvoirs de Salomon : il sait
parler aux animaux, se révele étre un architecte de talent. Grand
explorateur, il peut se déplacer dans les airs 2 et dans les mers 3,
découvre de lointains pays, rencontre les Sabéens (p. 126) et connait
la reine de Saba, qui aurait pu étre une sabéenne (p. 108). C'est aussi

un juge respecté et écoute qui a acquis la sagesse en parlant avec



IRIS, 412021

Dieu, durant un songe, selon le premier Livre des Rois. Au gré des
pays, il dialogue avec les djinns (p. 85-99) et a un rapport privilégie
avec les anges, et plus particulierement 'ange Gabriel.

4 Claude Lecouteux s'intéresse ensuite aux possessions du roi
(p. 53-68). Outre le célebre sceau, le lecteur découvre les objets
extraordinaires du souverain (un tapis, une coupe, un trone, un filet,
etc.), sans oublier le fameux anneau de Salomon (p. 55) dont l'auteur
nous livre les circonstances de son attribution par 'ange Gabriel, puis
de sa perte a cause d'un div (démon). Heureusement, I'anneau est
avalé par un poisson que Salomon mangera par la suite ; 'anneau
reviendra alors a son propriétaire. Enfin, les armes du roi conférent
une immunité totale a celui qui les porte contre toutes les formes de
charmes et sa cuirasse est impénétrable.

5 Un chapitre est consacré aux ouvrages scientifiques et littéraires
attribués au roi qui aurait écrit de nombreux poemes et proverbes
essentiels dans la littérature sapientielle d’Israél (p. 71), mais aussi un
herbier (p. 77), des livres de médecine et le Liber Salomonis (p. 79). Ses
écrits en relation avec la magie feront l'objet de chapitres a part
entiere dans la deuxieme partie.

6 Mais le personnage n'est pas exempt de défauts (p. 101) : l'orgueil,
lidolatrie et la luxure sont des péchés qui apparaissent dans les récits
du Talmud et du Livre des Rois.

7 La deuxieme partie (p. 137-183) nous ouvre les portes de la magie
salomonienne. Cest 'occasion de découvrir des pouvoirs méconnus
de Salomon et leur fonctionnement a travers I'explication des
formules magiques et des mots secrets inscrits sur les objets
(bouteilles, jarres, sceau, etc.). Salomon use d’exorcismes et de
remedes. Des vestiges archéologiques (p. 175) sont présentes et
révelent 'empreinte de ce roi dans les sociétés. Le lecteur découvrira
avec intérét les différentes graphies qui sont apposées sur le sceau de
Salomon, les formules magiques dont il fait usage. Claude Lecouteux
présente également les livres de magie du roi : 'Hygromancie
(grimoire dont le fond remonterait au vi® siecle, p. 155) et La Petite Clé
de Salomon (Clavicula Salomonis, p. 157) sont les plus connus. Claude
Lecouteux nous dévoile les différents contenus de ces livres, a partir
d’extraits traduits et commentés. Lauteur met également a
disposition des reproductions de pages de manuscrits et de formules



IRIS, 412021

magiques, et des tableaux « bilans » qui permettent de bien saisir les
pouvoirs et codes relatifs a la magie salomonienne et aux
écritures secretes.

8 Enfin, la derniere partie (p. 187-210) est consacrée aux récits issus de
la tradition populaire de divers pays“. Les aventures de Salomon dans
différents contextes, et dans plusieurs versions le cas échéant 5 sont
repertoriées : par exemple, « Les trois conseils de Salomon » sont
presentés sous trois versions (deux d’Isra€l et une d’Italie, p. 193-196)
dont les variantes sont toujours intéressantes a connaitre dans une
démarche comparatiste. Un récit ukrainien (p. 197) évoque I'épisode
de la fausse morte, un motif que l'on retrouve en particulier dans la
littérature médiévale ©. Un récit basque (p. 218) fait revivre le mythe
de la Chasse Sauvage’.

9 Claude Lecouteux présente ici, comme dans ses précédents ouvrages,
une bibliographie conséquente (p. 251-261) et un index des auteurs et
des ceuvres (p. 263-264) ; les notes de chaque chapitre sont situées en
fin d'ouvrage.

10 La figure légendaire de Salomon traverse les ages en se réinventant
dans des supports variés (BD, films, romans) et son histoire s'est
étendue dans le monde. Ce livre met en regard les différents récits et
contes qui entourent ce fascinant personnage que le public et les
chercheurs peuvent découvrir a travers un grand nombre de textes
souvent peu connus, voire difficiles d'acces. Mais ce n'est pas
seulement un livre qui rassemble des récits sur Salomon : il permet
de mieux comprendre cette figure légendaire, aux multiples facettes.
Roi, magicien, il montre aussi des pouvoirs proches de ceux dun
chaman (p. 221) ; Claude Lecouteux explique et questionne cette
légende, qui suit sa propre logique et n'a de cesse de nous étonner.

NOTES

1 Flavius Josephe, Antiquités judaiques, trad. J. Weill, Paris, E. Leroux, 1926.

2 Le tapis volant de Salomon évoque souvent les Mille et Une Nuits (p. 60)
qui font régulierement référence aux aventures du roi (p. 17-18).

3 On pourra retrouver l'analyse de la relation entre Salomon et la mer dans
Voyages dans lU'au-dela et aventures extraordinaires. Contes et récits du



IRIS, 412021

Moyen Age, présentés et adaptés en frangais moderne par CI. et
C. Lecouteux, Paris, Imago, 2018.

4 Pour connaitre la mythologie roumaine, au-dela du personnage de
Salomon, il est intéressant de consulter le Petit dictionnaire de mythologie
populaire roumaine, Talos lon (trad. A. et Cl. Lecouteux), Grenoble,
ELLUG, 2002.

5 Cestle cas egalement dans le récit de la huppe (p. 23-24).

6 Dans Cliges, Fénice se fait passer pour morte (Tristan et Yseut les
premieres versions européennes, dir. Ch. Marchello-Nizia, Paris, Gallimard,
1995, coll. « Bibliotheque de la Pléiade », p. 314, v. 5860) et cela peut faire
écho a I'histoire du roi Salomon. La présence du roi dans la littérature
médiévale est importante : Philippe Walter, Dictionnaire de

mythologie arthurienne, Paris, Imago, 2014, p. 345.

7 Cette croyance est attestée dans 'Occident mediéval et comprend
nombre de variantes (voir par exemple Philippe Walter et coll., Le Mythe de
la chasse sauvage dans UEurope médiévale, Paris, Honoré Champion, 1997).

AUTHOR

Laurence Doucet

Docteure de lacommunauté UGA, Lettres et Arts spécialité recherches sur
I'imaginaire, Litt&Arts UMR 5316, centre ISA (Imaginaire et Socio-
Anthropologie), Université Grenoble Alpes

IDREF : https://www.idref.fr/223770116

HAL : https://cv.archives-ouvertes.fr/laurence-doucet


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=1037

Hervé Tiffon, Essai sur la naissance du
Culturel. La légende des humains

Paris, UHarmattan, coll. « Des Hauts et Débats », 2020
Philippe Bellissent

Copyright
CCBY-NC4.0

BIBLIOGRAPHICAL REFERENCE

Hervé Tiffon, Essai sur la naissance du Culturel. La Iégende des humains, Paris,
L’Harmattan, coll. « Des Hauts et Débats », 2020

TEXT

1 Clest a une démarche originale que nous convie Hervé Tiffon dans

son essai sur la naissance du culturel.

2 On chercherait en vain dans cet ouvrage, dense sur le plan théorique,

des réponses a la question de l'origine de la culture dans le champ

plus traditionnel de 'archéologie. Lauteur ne convoque pas a cette

recherche les apports des préhistoriens, une question qui nous
semble toutefois devoir étre posée in fine pour parvenir a une
synthese sur I'ensemble du sujet.

3 La question centrale de 'ouvrage est 'émergence du langage, ses

conditions d’apparition en interaction avec le développement de la

pensée abstraite dans un contexte d’interactions humaines et
d’apparition des formes d'organisation sociale.

4 C'est donc une analyse approfondie des conditions nécessaires a
I'émergence de la culture qui nous est proposée en mettant a

contribution les sciences cognitives, la sémiologie, la linguistique, les

théories de la communication, ou encore la sociologie avec la
question de l'organisation sociale et bien sir 'anthropologie.

5 Plutot que de s'intéresser aux premiers artefacts prouvant la

spécificité des sociétés humaines, Hervé Tiffon recherche ce qui rend

possible les premieres productions culturelles.



IRIS, 412021

10

11

Pour batir son raisonnement, I'auteur convoque dans ses
prolégomenes deux notions clés des sciences de la communication et
du langage : le dispositif et l'articulation. Le concept de dispositif
trouve naturellement sa place dans cette étude. Il fait I'objet de
nombreuses recherches dans le laboratoire de référence, le SIC.Lab
de l'université de Nice, auquel appartient l'auteur. Le mérite d'Hervé
Tiffon est de montrer sa pertinence et ses qualités heuristiques dans
le cadre de son travail. Le deuxieme concept, l'articulation, emprunte
a la linguistique, est généralisé par l'auteur qui en fait un outil
privilégié pour comprendre les phénomenes d’interaction dans leur
ensemble. Ce sont ces deux outils importants qui seront ensuite
utilisés dans les développements de I'ouvrage.

C'est a partir de la qu'il construit méthodiquement sa démarche.

Une premiére partie est consacrée au langage, condition nécessaire a
I'émergence du culturel en tant que phénomene social. Le rappel
nécessaire des caracteéristiques du langage (articulé, complexe,
ouvert) servira de guide pour la compréhension des relations qu'il
entretient avec la naissance du culturel (p. 41).

La deuxieme partie nous amene sur le terrain de la sémiologie avec la
relation entre signal, signe et sens, concepts fondamentaux pour
comprendre 'émergence de 'abstraction.

La troisieme partie pose la question de l'organisation sociale,
caractéristique des sociétés humaines dans leur complexité, comme
cadre a 'émergence du culturel. Lauteur insiste sur l'articulation
entre le langage et 'organisation sociale, en précisant comment
celle-ci est indispensable a la construction du langage en tant que
processus en évolution et en complexification permanentes.

La quatriéme partie est consacrée aux interactions entre langage et
pensée dans un processus dynamique d'enrichissement réciproque.
Une des questions étant le passage des langages fermés (ceux des
sociéteés animales disposant d'un nombre réduit de signes
monosémiques) aux langages ouverts des sociétés humaines en
enrichissement permanent grace a I'invention d'une syntaxe
permettant une combinatoire des signes. Au-dela, c'est la question de
I'éemergence du virtuel qui est posée : « Le langage permet la création
d’'un univers nouveau, le virtuel [...]. Signifier dans ce cas c'est créer



IRIS, 412021

12

13

14

du signe qui représente et interprete la Realité et la transcrit dans ce
que nous nommons le Virtuel. » (p. 149) Le virtuel apparait ainsi
comme une étape supplémentaire dans I'abstraction et
'enrichissement des fonctions du langage.

Dans la cinquiéme partie, 'auteur insiste sur la nécessité de prendre
en compte la dimension sociétale des processus de création et de
complexification du langage et de la pensée, ou il ne s'agit pas
seulement de penser la relation d’'individu a individu mais de penser
les rapports de I'individu au groupe dans lequel il s'insere.

En conséquence, une nouvelle articulation est indispensable a la
comprehension de l'origine du culturel et passe par I'analyse de la
relation singulier/pluriel. La question de l'organisation sociale a
montré I'apparition de phénomenes nouveaux liés a la structuration
des groupes. Reprenant a son compte la démarche constructiviste,
l'auteur insiste sur la fagon dont la réalité est faconnée par le groupe
et s‘impose a lI'individu. La partie précédente avait insisté sur la
notion de signe et de sens. En développant la question des
interactions sociales, 'auteur montre implicitement I'émergence des
codes et la création des représentations du monde.

C'est enfin dans une sixieme partie qu'est abordée la question de la
dynamique de l'organisation sociale. En se complexifiant,
l'organisation sociale voit émerger une institutionnalisation des
pratiques qui renforcent la sphére du culturel par une complexité
croissante de la transmission. Plus que jamais ce sont les questions de
communication de I'information, toujours pensées dans un contexte
sociétal, qui modelent I'évolution de la pensée et du langage et, a
terme, la structuration de la société. C'est dans cette logique qu'il
conviendra d’insister sur la difficulté d’appropriation des messages
par l'individu qui ne s'imposent pas d'emblée, mais nécessitent un
ressassement et une rumination suivant 'expression forgée par Paul
Rasse (p. 189). On aurait aussi aimé, parmi ce foisonnement de
concepts qui nous est propose¢, voir celui de percolation, car les
conditions et mécanismes dans lesquels une innovation culturelle se
diffuse dans une société sont loin d’étre évidents.

La conclusion générale montre donc I'émergence du phénomene du
culturel que l'auteur assimile a un saut qualitatif dans le domaine du
vivant aussi important que I'« invention » des organismes



IRIS, 412021

pluricellulaires. Pour Hervé Tiffon, « le saut d’évolution culturelle que
nous présentons est a mettre en perspective avec un saut d’évolution
biologique, [...] 'organisation d'une relation complexe entre individus
est forgée par un lien qui se transmet culturellement et apporte une
différenciation et une mutualisation de capacités » (p. 271).

15 La démarche d’'Hervé Tiffon peut sembler déroutante au premier
abord par son absence de dimension diachronique, mais il convient
de savoir quelle n'est pas isolée et s'inscrit dans un nouveau courant
transdisciplinaire qui recherche, par d'autres moyens que la collecte
et I'interprétation des artefacts humains, les traces de l'origine de la
culture. Le nouveau champ de recherches qu'est
I'archéologie cognitive ! explore depuis plusieurs décennies ces
questions. De méme, les travaux des linguistes sur les protolangages
(Bickerton, Donald, Corballis %) ont proposé des hypothéses de travail
fécondes sur l'origine du langage, indépendamment des recherches
de Chomsky 2 plus axées sur la recherche d’une langue
originelle universelle.

16 Il ne peut donc y avoir d’'avancée dans la question de l'origine du
culturel sans regards croisés des différentes disciplines. En filigrane,
on notera ce que le travail dHervé Tiffon doit a la pensée d'Edgar
Morin sur la complexité et la nécessaire pluridisciplinarite.

17 Les théories de I'Infocom étaient jusqu’a présent absentes de cette
reflexion complexe. Pourtant les concepts spécifiques quelle a
développés dans son champ de recherches (et on pense plus
spécifiquement a la notion de dispositif, a 'approfondissement de la
démarche constructiviste, aux questions de diffusion des messages
dans les réseaux, a la sociologie des usages des dispositifs
communicationnels, aux industries culturelles) sont de nature a
permettre une révolution copernicienne dans ce domaine.

NOTES

1 Rene Treuil (dir.), LArchéologie cognitive : techniques, modes de
communication, mentalités, Paris, Editions de la Maison des Sciences de
I'Homme, 2011.



IRIS, 412021

2 Derek Bickerton, Language and Species, Chicago, University of Chicago
Press, 1990 ; Merlin Donald, Origins of Modem Mind: Three Stages in the
Evolution of Culture and Cognition, Cambridge (Mass.), Harvard University
Press, 1991 ; Michael C. Corballis & Stephen E. G. Lea (dir.), The Descent of
Mind. Psychological Perspectives on Hominid Evolution, Oxford, Oxford
University Press, 1999.

3 Noam Chomsky, « Language and Nature », Mind, n°® 104, 1995, p. 1-61.

AUTHOR

Philippe Bellissent

Chercheur associé SIC.Lab, UPR 3820

IDREF : https://www.idref.fr/096160349

ISNI : http://www.isni.org/0000000359541656


https://publications-prairial.fr/iris/index.php?id=2292

