

### Pratiques et formes littéraires

ISSN: 2534-7683

Publisher : Institut d'Histoire des Représentations et des Idées dans les

Modernités

17 | 2020 Recueillir, lire, inscrire

Sur quelques fonctions des recueils de sermons (xvII<sup>e</sup>-xvIII<sup>e</sup> siècle). L'exemple de la Bibliothèque des prédicateurs de Vincent Houdry

#### **Arnaud Wydler**

<u>https://publications-prairial.fr/pratiques-et-formes-litteraires/index.php?</u>
id=237

**DOI**: 10.35562/pfl.237

#### Electronic reference

Arnaud Wydler, « Sur quelques fonctions des recueils de sermons (xvII<sup>e</sup>-xvIII<sup>e</sup> siècle). L'exemple de la *Bibliothèque des prédicateurs* de Vincent Houdry », *Pratiques et formes littéraires* [Online], 17 | 2020, Online since 20 janvier 2021, connection on 14 mars 2021. URL : https://publications-prairial.fr/pratiques-etformes-litteraires/index.php?id=237

#### Copyright

CC BY-NC-SA 3.0 FR

## Sur quelques fonctions des recueils de sermons (xvII<sup>e</sup>-xvIII<sup>e</sup> siècle). L'exemple de la Bibliothèque des prédicateurs de Vincent Houdry

**Arnaud Wydler** 

#### OUTLINE

Ergonomie de l'ouvrage

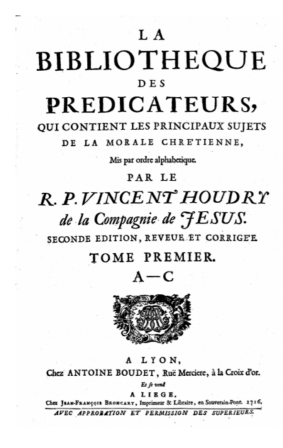
Choisir les prédicateurs, distinguer les « styles » : la fonction critique du recueil de sermons

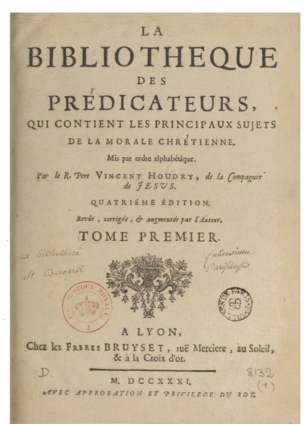
Imiter pour bien prêcher : la fonction pédagogique de la Bibliothèque

#### **TEXT**

1 Dans le sillage des travaux menés ces dernières années sur les manuels d'éloquence sacrée à l'âge classique 1, les pages qui suivent s'intéresseront à une forme particulière d'ars predicandi, l'anthologie de sermons, en prenant pour terrain d'investigation la Bibliothèque des prédicateurs du père jésuite Vincent Houdry. Publié pour la première fois à Lyon entre 1711 et 1725 (A. Boudet) puis réédité à maintes reprises jusqu'au xix<sup>e</sup> siècle <sup>2</sup> (fig. 1), l'ouvrage témoigne de l'essor des recueils sermonnaires depuis la fin du xviie siècle, édités dans des volumes indépendants ou en complément à des enseignements techniques sur les usages de la rhétorique. Outre la modernité de sa structure, qui substitue des extraits « prêts à l'emploi » aux preuves traditionnelles de la dispositio et de l'elocutio, le manuel de V. Houdry repose sur des critères de sélection novateurs - le « style », le « génie », le « goût » -, absents des manuels théoriques ou des sermonnaires plus anciens, et dont l'emploi fait écho à la progressive assimilation, au tournant du siècle, des genres prédicatifs au domaine des belles-lettres<sup>3</sup>.

Fig. 1. Pages de titre du tome l<sup>er</sup> de *La Bibliothèque des prédicateurs*: à gauche l'édition de 1716, Lyon, Antoine Boude/Liège, Jean-François Broncart. <u>Google-Book (https://bit.ly/2IQj0S0)</u>; à droite l'édition de 1731, Lyon, Les frères Bruyset (et Vve A. Boudet). <u>BnF/Gallica (https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9738345f?rk=450646;0)</u>





## Ergonomie de l'ouvrage

- Observons tout d'abord la structure de l'ouvrage. Ce dernier propose à ses utilisateurs une vaste collection d'extraits de sermons et de textes religieux, répartis dans des rubriques thématiques « affliction », « ambition », « baptême », « béatitude », etc. classées par ordre alphabétique et articulées à chaque fois en six paragraphes. L'entrée « amour-propre », par exemple, se décline comme suit :
  - Un « Avertissement » définit brièvement les ressorts de l'amour-propre, en le distinguant d'autres vertus ou vices comme la concupiscence ou la convoitise.
  - Un premier paragraphe présente des « desseins et plans de discours » sur le sujet. L'auteur y propose des modèles de plans et des divisions pour traiter

- des causes ou des conséquences de l'amour-propre.
- Un second paragraphe rappelle quelques « sources où l'on peut trouver de quoi remplir les desseins » du sermon. Il contient une bibliographie succincte de pères de l'Église et de théologiens modernes.
- Un troisième paragraphe fournit des « passages, exemples et applications de l'Écriture sainte sur le sujet ». Il s'agit de versets propices à illustrer ou à amorcer un sermon. La colonne de gauche reprend le verset en latin par exemple : Non nobis Domine, non nobis, sed nomini tuo da gloriam « Non pour nous Seigneur, non pour nous, mais pour la gloire de ton nom » tandis que la colonne de droite donne la traduction latine.
- Une quatrième partie recense des « Pensées, et passages des Saints Pères sur ce sujet », preuves d'autorité par excellence, auxquelles le prédicateur doit recourir en priorité.
- Une cinquième partie présente une explication du sujet. Elle s'apparente, dans ce cas précis, à un abrégé théologique sur l'amour-propre, définissant le concept et ses origines – la corruption de l'homme, elle-même tributaire du péché originel –, évaluant les risques de ce vice dans la perspective du salut et réfléchissant aux moyens de s'en détourner, tels que la charité ou la mortification.
- Enfin, un dernier paragraphe, le plus intéressant dans la perspective de cet article, compile des extraits de sermons, accompagnés le plus souvent d'autres types d'écrits religieux ou profanes. Aux côtés de Bourdaloue ou de Massillon, par exemple, il n'est pas rare de rencontrer des passages des Essais de morale de Nicole, des maximes de La Rochefoucauld, voire des passages d'auteurs profanes comme De Sacy on rencontre plusieurs occurrences tirées de son Traité de l'amitié.
- La méthode de compilation de matières et d'extraits à réemployer dans l'exercice de la chaire n'est pas nouvelle, on l'a dit : dès la fin du xvii siècle, on trouve dans la masse de littérature sermonnaire un dictionnaire <sup>4</sup> de lieux et de dessins propres à la composition des sermons, ainsi que des recueils de sermons entièrement rédigés, à l'instar des Essais de sermons pour tous les jours de Carême (1685-1689) de l'abbé de Bretteville, des Essais de sermons pour l'Avent (1696-1698) de l'abbé Du Jarry, ou encore de la Bibliothèque évangélique contenant plusieurs sermons, sur les sujets les plus importants de la morale chrétienne (1691) de Gervais de Paris, qui inspirera à Houdry le titre de son ouvrage <sup>5</sup>. En revanche, l'ampleur de l'entreprise vingt-trois volumes de plus de cinq cents pages chacun est inédite : à notre

connaissance, aucun sermonnaire avant la *Bibliothèque* ne réunit un aussi grand nombre d'extraits de discours prédicatifs qui, par ailleurs, sont presque tous attribués – nous reviendrons sur cette innovation essentielle.

- Revendiquant l'originalité de son recueil, qu'il a pourtant bien conscience d'inscrire dans une tradition <sup>6</sup>, Houdry réitère à diverses reprises l'exigence d'efficacité à laquelle son ouvrage entend répondre : il s'agit pour lui d'« abréger le temps et la peine de la préparation » des sermons au moyen de « ce seul Livre » <sup>7</sup>. Aussi l'interface de l'ouvrage se veut-elle claire et ergonomique : les sujets, dûment indexés à la fin de chaque volume, sont systématiquement accompagnés d'un abrégé théologique et d'une liste de lectures d'approfondissement. En outre, les brèves notes situées en marge de l'ouvrage résument les citations compilées, facilitant le repérage et les choix du lecteur-utilisateur au sein des milliers de pages que compte la Bibliothèque. Le manuel couvre ainsi toutes les étapes de l'écriture d'un sermon, de l'inventio à l'elocutio, allégeant la phase de préparation du discours - impliquant des lectures 8, la recherche de citations, l'élaboration d'un plan, etc. - tout en suppléant aux défauts les plus fréquents chez les novices <sup>9</sup>.
- Bien sûr, Houdry a conscience des réserves que cette méthode simplifiée pourrait susciter chez les spécialistes de l'éloquence sacrée. Il formule dans sa préface les objections qu'on pourrait opposer à son projet :

À quoi bon, m'ont dit quelques-uns, et même fort sérieusement. À quoi bon rendre la prédication si commune, en la rendant plus facile ? Combien de jeunes gens, sans science, sans acquis, sans autres talents qu'un peu de mémoire et beaucoup de hardiesse, avec ce secours monteront en chaire, et s'ingéreront dans un ministère qui demande tant de capacité, et qui coûte aux autres tant de préparation ? [...] Après tout, n'est-ce pas fomenter la paresse de bien des gens, qui dans l'impatience de se produire, et de vouloir enseigner les autres, avant que d'avoir appris, s'érigeront tout d'un coup en Docteurs, en Théologiens, et en Maîtres d'une science où ils ne sont qu'à peine Disciples <sup>10</sup> ?

On reconnaît, dans ces propos, des critiques communément dirigées contre les ouvrages dont la vocation serait de simplifier la pratique sermonnaire et d'encourager par conséquent les orateurs mal intentionnés à monter en chaire <sup>11</sup>. Houdry, d'une certaine manière, retourne l'argument : bien loin de servir aux « chatouilleurs d'oreilles » et aux « bateleurs », son ouvrage doit permettre aux prédicateurs de se consacrer à d'autres « emplois », tels que l'étude, la charité ou les bonnes œuvres. Le jésuite légitime ainsi sa méthode sur un plan moral : simplifiant la production du sermon, la *Bibliothèque* veut épargner aux prédicateurs le temps et l'énergie qu'ils pourraient investir dans d'autres tâches <sup>12</sup>. En ce sens, l'ouvrage se destine aussi bien aux novices qu'aux curés de province, dont la pastorale n'occupe qu'une partie des fonctions.

# Choisir les prédicateurs, distinguer les « styles » : la fonction critique du recueil de sermons

Au lieu d'enseigner les préceptes traditionnels de la rhétorique, la Bibliothèque fournit une collection de « points » ou d'unités discursives directement prêtes à l'emploi 13. Cet ensemble de « lieux » et d'extraits n'est cependant pas choisi au hasard : il présuppose au contraire une sélection qui découle elle-même d'un exercice critique. En effet, Houdry ne retient que des extraits qui ont « quelque chose de singulier, soit pour la pensée, soit pour l'expression, soit pour quelque caractère bien touché <sup>14</sup> ». Comme le recueil épistolaire ou le recueil poétique, l'anthologie sermonnaire, dans le cas présent, endosse pleinement son rôle central qui consiste, par l'action de « réunir », à « élaborer et diffuser des normes 15 ». En effet, autant que pour leur propension à édifier, les exemples sont choisis en fonction du « style » ou du « génie » de leur « auteur ». Ces catégories, qu'Houdry utilise à maintes reprises dans les péritextes de son ouvrage, sont intéressantes dans la mesure où elles illustrent une conception moderne du sermon, perçu comme un texte dans lequel l'originalité, la surprise, la beauté valent autant que la morale. Houdry est d'ailleurs le premier, on l'a dit, à nommer les prédicateurs cités, leur reconnaissant du même coup une identité, une écriture singulière et, plus largement, une auctorialité - au sens où M. Foucault la définit, à savoir comme un ensemble de traits, de signes et de valeurs

qui distinguent une œuvre dans un ensemble de « formations discursives <sup>16</sup> ».

Le style d'un auteur, qui démarque ses sermons de la masse des discours, varie en outre en fonction des règles et des normes de la prédication, qui évoluent d'une époque à l'autre ; évolution qu'Houdry contribue à constituer en histoire littéraire. Proposant, dans ses discours liminaires, une histoire de la prédication catholique depuis ses origines, l'auteur établit d'abord une comparaison entre les pères grecs et les prédicateurs latins – les seconds ont prêché avec « beaucoup moins d'art et de politesse <sup>17</sup> » que les premiers –, avant de s'arrêter plus longuement sur la prédication moderne, depuis le début du xvule siècle :

Car il ne faut qu'ouvrir les sermonnaires du siècle passé, et du commencement de celui-ci, pour y voir une multitude de traits d'histoires, de citations d'auteurs profanes, de lois et de coutumes des peuples, d'observations et de remarques sur les choses naturelles [...]. À cette vaine ostentation de science, a succédé une autre manière de prêcher, d'un aussi mauvais caractère, qui n'a pas moins gâté et corrompu la Chaire : c'est lorsqu'on a substitué en la place de la parole de Dieu, ces pensées fausses, qui nous sont venues des pays étrangers, et qui ont eu cours en France assez longtemps. J'entends par ces fausses pensées, ces applications qu'on faisait des paroles du Saint Esprit, sans autorité ; ces passages de l'Écriture pris dans un sens détourné, et ces expressions pleines d'emphase, tirées des auteurs, que la barbarie de leur siècle a fait parler autrement que les autres : car on tâchait de développer leurs pensées, et de trouver quelque finesse dans cette chute de mots mystérieux, qui le plus souvent ne signifient rien. On s'est enfin aperçu de ce faux brillant depuis que le bon goût nous est venu ; je veux dire depuis que l'on a cherché le solide dans les sermons [...]. Ce fut par ce partage naturel qu'on commença d'abord à réformer l'ancienne manière de prêcher; mais il arriva que pour vouloir être trop méthodique, et mettre plus d'ordre et de suite dans les sermons, on y mit de la confusion, en les coupant en tant de parties, et faisant tant de divisions et de subdivisions, qu'il eût presque autant valu qu'il n'y en eût point eu du tout. On a abandonné cette méthode prise de l'École, comme trop contrainte et trop embarrassée, qui ne donne pas lieu à l'éloquence, ni à la juste étendue que doit avoir chaque preuve en particulier, à moins de faire un discours d'une excessive longueur [...] <sup>18</sup>.

L'auteur rappelle ici différents jalons de l'histoire de la prédication moderne, marquée par des tendances stylistiques changeantes 19: aux sermons humanistes pétris de citations philosophiques succède la prédication du premier tiers du xvIIe siècle, avec ses énigmes, ses images surprenantes et ses traits empruntés aux traditions étrangères, qu'Houdry dénonce dans la foulée. Derrière ces « pensées fausses » et « sans autorité », il faut voir une allusion nette à l'idéal oratoire des rhétoriques borroméennes 20 - faisant valoir le zèle et la véhémence de l'orateur contre la citation et la régularité du sermon rhétorique -, tandis que les « expressions pleines d'emphase » et « barbares » renvoient de manière assez évidente au conceptisme espagnol, importé dans les arts de la chaire français depuis les traductions de Gracián, et largement critiqué par les écrivains et rhéteurs français de la seconde moitié du xvII<sup>e</sup> siècle <sup>21</sup>. Houdry évoque enfin le sermon « classique 22 », dont les valeurs esthétiques devaient réformer l'ancienne manière de prêcher, non sans apporter à l'art de la chaire quelques dérives - l'excès de division - déjà condamnées par La Bruyère <sup>23</sup>.

Pour le jésuite, l'évolution des styles prédicatifs suivrait ainsi un mouvement d'épuration, dont l'aboutissement correspondrait au style « évangélique », expression simple et dépouillée de la Parole de Dieu, dont l'histoire de la rhétorique fixe l'apogée entre la fin du xvIII<sup>e</sup> et le début du xVIII<sup>e</sup> siècle <sup>24</sup>. Plus largement, Houdry fait correspondre cette évolution des styles prédicatifs à l'histoire littéraire en cours de constitution, au sein de laquelle la période louisquatorzienne représente un sommet de la littérature et des arts <sup>25</sup>:

Pour peu de réflexion que l'on fasse sur la manière de prêcher d'aujourd'hui, on s'apercevra aisément qu'elle est différente presque en toutes choses, de celle qui était en usage au commencement du siècle passé, et qui n'est plus reconnaissable depuis environ cinquante ans. Ce qui me fait dire que si la parole de Dieu a toujours été la même, pour ce qui regarde les vérités qu'elle enseigne, et pour la fin qu'elle se propose, qui est l'instruction des peuples, et la conversion des âmes ; elle est toujours changée, quant à sa forme, et à la manière de la débiter, et qu'elle a passé par divers âges, avant que d'être venue à la perfection que nous la voyons, et où nous devons tâcher de la maintenir <sup>26</sup>.

Si Houdry mentionne des prédicateurs anciens dans son recueil, il privilégie largement les modernes, qui sont selon lui les modèles les plus propices à satisfaire les goûts du temps : « il est vrai que dans tout le reste, la prévention est toujours en faveur de l'Antiquité », mais

il en doit sans doute aller tout autrement en matière d'éloquence ; puisque nous avons une infinité de vieux sermonnaires, gens même qui ont eu la vogue, et fait du bruit en leur temps, qu'à peine daignerait-on lire maintenant [...] <sup>27</sup>.

D'une certaine façon, Houdry concilie le point de vue des Anciens avec celui des Modernes, au sein d'une « querelle » ravivée au début du xviii<sup>e</sup> siècle : alors que les premiers « autorisent » le *dit* et le *dire* du discours <sup>28</sup>, les seconds doivent inspirer des formules stylistiques. Du côté de l'expression, Houdry défend notamment la supériorité des Modernes, en s'appuyant sur le traditionnel argument linguistique :

Mais à raison des sujets qui font la matière des sermons, je ne craindrai point de dire que les excellents prédicateurs de notre temps, sont encore plus propres à en former d'autres que les anciens orateurs, dont nous avons les écrits dans une langue si différente de la nôtre, et qui perdent la moitié de leur grâce et de leur force, dans la traduction que nous en faisons <sup>29</sup>.

J'ai même appris que la manière de prêcher en France ne déplaît pas aux étrangers, et que plusieurs commencent à s'en accommoder, et apprennent notre langue pour ce dessein <sup>30</sup>.

Reprenant les principaux arguments du débat sur la « supériorité » des langues, Houdry oppose les traductions fades des sermons latins ou grecs à l'authenticité et à la « force » de la prédication française, qui se caractérise par une diversité stylistique inégalée :

Qui pourrait donc empêcher de faire de même à l'égard des plus éloquents Prédicateurs de notre temps ? Car sans parler de ceux qui vivent encore, et qui ne cèdent en rien à ceux dont nous avons les Ouvrages ; on se souvient avec quelle force et quelle véhémence prêchait le Père Delingendes ; quelle était la douceur insinuante du Père Castillon ; la majesté de Monsieur Delingendes, Évêque de Sarlat, et

depuis de Mâcon ; la fluidité éloquente de Monsieur le Boux, évêque de Périgueux ; les mouvements pathétiques de Monsieur Joly, évêque d'Agen ; la solidité de Monsieur Biroat, et du Père Giroust ; la politesse, et la dévotion du Père Cheminais, et les rares talents d'autres plus anciens ou contemporains de ceux-ci. Je suis persuadé que ceux qui se destinent à ce saint ministère ; trouveront dans les écrits de ces grands hommes, de quoi imiter chacun selon son goût, son génie, et son talent <sup>31</sup>.

Houdry distingue tout aussi nettement les différentes caractéristiques d'écriture des prédicateurs modernes, soulignant la « véhémence » de l'un, la « majesté » de l'autre, la « fluidité éloquente » du troisième, etc. ; autant de « styles » que les pages de la Bibliothèque viennent illustrer plus loin. Par exemple, les passages d'un Claude Lingendes ou d'un Du Jarry <sup>32</sup>, partisans de la grande éloquence, relèvent d'une rhétorique fleurie, forte d'analogies surprenantes ou poétiques, tandis que les extraits de Bourdaloue, par contraste, évoquent une prose logique, dont la force dépend de la précision de l'argumentation, de l'agencement ordonné de la période <sup>33</sup>. Un auteur comme Massillon donne quant à lui un aperçu de la prédication « évangélique », écrite dans un style simple, faisant l'économie des ornements et des citations bibliques.

Remarquons au passage qu'Houdry établit un lien étroit entre les styles et les sensibilités des prédicateurs : à en lire ses propos, un beau prêche découlerait moins d'une adéquation aux règles générales de la rhétorique qu'à l'inscription fidèle, dans le discours, d'une subjectivité. Cette revalorisation du génie, du talent et, en fin de compte, d'une singularité dans l'expression, amène d'une certaine manière l'auteur à déplacer les prédicateurs de la sphère des théologiens « déclamateurs », habitués à prononcer des discours selon des règles plus ou moins strictes, à celle du Parnasse, lieu d'émulation où règnent l'esprit, la finesse et la distinction par la lettre. Superposant la sphère savante à celle des belles-lettres, Houdry transforme plus largement la représentation du prédicateur - rhéteur engagé au service de l'Église – pour en donner l'image d'un écrivain raffiné, apprécié pour la qualité et l'originalité de son discours <sup>34</sup>. La fréquence d'apparition des auteurs dans le recueil dit d'ailleurs peut-être quelque chose des « goûts du temps » en matière de sermons : alors que des grandes stars de la chaire comme Bourdaloue, Massillon ou Fléchier reviennent sans cesse, certains noms, à l'instar de Mascaron, considéré à la fin du xvii<sup>e</sup> siècle comme l'archétype du prédicateur précieux et démodé, n'apparaissent que rarement. La sélection proposée par Houdry enregistre ainsi les styles prédicatifs dans leur diversité, prise dans une perspective historique, et institutionnalise les prédicateurs exemplaires, répondant du même coup aux fonctions les plus évidentes du recueil : l'élaboration et la diffusion d'un canon 35. On notera d'ailleurs, parmi les extraits cités, la récurrence d'auteurs déjà considérés de leur vivant comme des écrivains. Aux côtés des Giroust, Biroat ou Bourdaloue, on rencontre ainsi de part et d'autre des figures éminentes telles que Nicole ou La Rochefoucauld, moralistes chrétiens dont la réputation d'écrivain n'est plus à faire quand paraît la Bibliothèque. En outre, il n'est pas rare de croiser, entre deux prédicateurs, un « profane » tel que Louis-Silvestre de Sacy, auteur mondain par excellence, proche de M<sup>me</sup> de Lambert et membre de l'Académie française <sup>36</sup>.

10 À l'issue de ces remarques, force est de constater que le talent et la notoriété des personnalités citées dans la Bibliothèque importent autant voire davantage que leur engagement religieux : Houdry n'hésite d'ailleurs pas à recenser des auteurs jansénistes, des mondains, voire des « sceptiques » comme La Mothe Le Vayer, même si la majorité des noms référencés sont des membres de la Compagnie de Jésus, pour la plupart oubliés aujourd'hui mais célèbres à l'époque, comme Le Boux ou Jean de Lingendes <sup>37</sup>. Bien qu'Houdry déclare faire preuve d'impartialité, estimant qu'on trouve de bons auteurs dans tous les ordres religieux et toutes les professions <sup>38</sup>, il a la ferme intention de promouvoir en priorité la prédication jésuite, à une époque où elle est souvent associée à une « rhétorique des images » dépassée <sup>39</sup>. Plus largement, on s'autorise à penser que l'ouvrage pouvait chercher à renforcer la légitimité d'une institution confrontée, au début du xvIII<sup>e</sup> siècle, aux graves difficultés que l'on connaît <sup>40</sup>. Il faudrait étudier cette hypothèse dans le détail, mais il n'est pas exclu que la publication d'Houdry, sous couvert de « pédagogie de la chaire » et de « critique sermonnaire », ait valeur de geste institutionnel ou d'action politique.

# Imiter pour bien prêcher : la fonction pédagogique de la Bi-bliothèque

Le travail de sélection opéré par Houdry prend tout son sens à la lumière de sa méthode pédagogique, qui accorde une place centrale à l'imitation. On l'a dit, un certain nombre d'auteurs et de théoriciens de la chaire avaient déjà publié, avant la Bibliothèque, des modèles de sermons tout faits. Cependant, là où l'exemple est chez la plupart des prédécesseurs l'illustration d'un savoir technique, il est, dans la Bibliothèque, à la base même de la méthode de composition préconisée par Houdry:

L'exercice y fait beaucoup, on n'en peut disconvenir, et l'on dit communément qu'un apprenti devient maître avec le temps : mais ce qui y contribue le plus sans contredit, c'est l'imitation ; puisque c'est ce qui rectifie nos idées, ce qui élève notre esprit, réforme ce qu'il y a en nous de défectueux, supplée bientôt à tout ce qui nous manque ; et enfin, ce qui nous fait faire de grands progrès en peu de temps. De manière que je suis persuadé qu'une personne avec un esprit médiocre, et beaucoup de talent, ne laisserait pas de devenir bon Orateur, s'il ne travaillait jamais que d'après d'excellents modèles <sup>41</sup>.

L'art de la chaire s'acquiert moins par les exercices d'assemblage de preuves qu'en vertu d'une lecture assidue des « sources sacrées », tels que les Pères de l'Église et les sermons des grands prédicateurs, sortes d'intermédiaires entre la Parole de Dieu et le discours de l'orateur. Citant Boileau pour définir sa vision de l'inspiration, communication géniale entre esprits éclairés <sup>42</sup>, Houdry évoque la supériorité d'une production inscrite dans l'héritage des modèles et des autorités vis-à-vis de la pure invention, opposant l'image classique des abeilles « qui volent de fleur en fleur » pour en recueillir « la cire et le miel » à celle des « araignées, qui s'épuisent pour tirer leur toile de leur propre substance, mais qui ne prennent que des mouches » <sup>43</sup>. Loin de s'en tenir à des images topiques, Houdry, dans ses discours préliminaires, applique sans ambages la théorie de l'imitation à la chaire, rapprochant, jusqu'à les confondre, production sermonnaire et créa-

tion littéraire <sup>44</sup>. Pour écrire un texte de littérature ou de prédication, la marche à suivre, et surtout les écueils à éviter, sont les mêmes :

Le premier défaut se commet par excès, c'est-à-dire, en imitant si exactement le discours d'un autre, qu'on se l'approprie, en le prenant tout entier, ou la plus grande partie ; ce qui s'appelle plutôt un larcin qu'une imitation. Il y a bien des gens qui ne font nul scrupule de cette espèce de larcin, lequel pour n'être défendu, ni puni par les lois de la justice, ne laisse pas d'être honteux et condamné par les gens habiles ; et c'est assez d'en avoir été convaincu, pour être tellement décrié, qu'on ait bien de la peine à en revenir <sup>45</sup>.

S'il fera plus loin preuve d'indulgence vis-à-vis des copistes qui, « accablés d'une multitude d'autres occupations, n'ont pas le loisir de composer des sermons <sup>46</sup> », Houdry condamne fermement le plagiat <sup>47</sup>. En copiant mot à mot ce que les autres ont dit, le prédicateur non seulement usurperait sa fonction et ses mérites – un bon sermon suppose de l'étude et du travail – mais il risquerait de produire en outre un sermon « irrégulier » ou « monstrueux », car « ce qui est naturel aux uns est forcé dans ceux qui les imitent, par une affectation qui a toujours quelque chose de ridicule <sup>48</sup> ». Le plagiat, « larcin » teinté de maladresse, est ainsi rapproché de la « mauvaise copie » :

J'en ai connu quelques-uns, à qui une imitation forcée a fait perdre entièrement ce qu'ils avaient de bon, et qui eussent réussi s'ils l'eussent cultivé ; et d'autres qui, pour avoir voulu être pathétiques et tonnants en Chaire, ont fait comme la grenouille de la fable, qui crève à force de s'enfler, pour imiter le mugissement du taureau ; et d'autres enfin, qui pour avoir voulu imiter quelques prédicateurs qui avaient la vogue, ont dégénéré en une affectation ridicule, laquelle a tout gâté <sup>49</sup>.

Pour ne pas « s'enfler de toutes les sources », à la manière de la grenouille qui veut égaler le bœuf, il revient au prédicateur de connaître sa sensibilité et de choisir le prédicateur qui lui conviendra le mieux, « pour l'étudier, et pour faire son premier soin de l'imiter, et de le suivre, pour ainsi dire, pas à pas » <sup>50</sup>. Ainsi, une plume sèche et vive ne s'inspirera pas du même modèle que le prédicateur qui affectionne les longues phrases ampoulées du style périodique. La fécondité de l'imitation tient à la connivence entre l'ingenium de l'imitateur et l'esprit du modèle. C'est en vertu de cette connivence, de cette réciprocité, que le prédicateur débutant pourra aiguiser son style et, un jour, dépasser le maître. Houdry, sans surprise, associe étroitement l'imitation à l'émulation, qui suppose reprise et réinterprétation ; récupération et création d'un sens nouveau <sup>51</sup>. Ce principe de sublimation des modèles est d'ailleurs, selon Houdry, ce qui fait la marque des bons prédicateurs, capables d'allier pensées d'autrui et « génie personnel » :

Je dirai que la meilleure, ou plutôt la véritable manière d'imiter, est celle que les plus excellents orateurs ont mise en pratique, qui est de s'efforcer d'égaler, et même de surpasser ceux qu'on fait gloire d'imiter, du moins dans les endroits où cette imitation est plus visible, en mettant la pensée d'un autre dans un plus beau jour, et lui donnant un nouveau degré de perfection qu'elle n'a pas dans l'ouvrage de celui qui en est le premier auteur <sup>52</sup>.

Car enfin les Prédicateurs habiles et consommés dans cet exercice, s'y distinguent toujours assez, et s'ils se servent de quelque trait, ou de quelques pensées qu'ils empruntent des ouvrages d'autrui, l'application qu'ils en font, le tour qu'ils leur donnent, et le lieu où ils les placent, marquent assez qu'un excellent Ouvrier donne toujours de la perfection à la matière sur laquelle il travaille. Ajoutez que, quoi que ce Recueil puisse être utile à tous les Prédicateurs ; il est néanmoins particulièrement fait pour ceux qui n'ont pas assez d'étude, ni d'acquis pour se passer de secours <sup>53</sup>.

En un sens, l'imitation est reprise et affranchissement, ressemblance et dissemblance vis-à-vis du texte-source. Comme la littérature, la composition des sermons procède d'une actualisation ou d'une « transposition <sup>54</sup> » des modèles... Dans le prisme de l'imitation, la Bibliothèque valorise ainsi une nouvelle fois la subjectivité et la « créativité » du prédicateur : pour Houdry, l'ingenium de l'orateur et sa capacité à bien écrire comptent tout autant que la profondeur morale de son discours. À l'inverse, les traités d'éloquence sacrée plus anciens n'accordent généralement à l'art d'écrire qu'une importance secondaire, coulant l'originalité ou le style individuel dans les « styles » communs de la rhétorique.

- 14 Estompant la hiérarchie entre morale et écriture ; entre persuasion et fonction poétique, la Bibliothèque des prédicateurs illustre ainsi le progressif basculement du sermon dans un régime de littérarité. Le matériel rhétorique à réinvestir ou à imiter - citations, passages, arguments -, s'intègre dans une véritable histoire littéraire de la prédication, qui tient compte de l'évolution historique des styles prédicatifs et des spécificités de chaque auteur. L'ouvrage d'Houdry prend acte, en son temps, de l'hybridation du sermon, dont la production emprunte aussi bien aux règles de la rhétorique qu'à des critères littéraires. S'il concerne exclusivement la production du discours et non sa réception – les jugements qu'auraient pu émettre les auditeurs sur tel ou tel prédicateur n'étant pas rapportés -, il participe néanmoins pleinement à la constitution d'une « littérature prédicative », que C. Meli définit comme « le lieu et la tentative d'une autonomisation de l'écrit vis-à-vis de l'événement, [situé] en-deçà de l'effet esthétique qu'il pourrait produire sur son lecteur » 55.
- De fait, la *Bibliothèque des prédicateurs* légitime, à l'aube du xviii<sup>e</sup> siècle, une herméneutique proprement littéraire du sermon, dont se réclameront nombre de lecteurs et spécialistes modernes, moins attentifs à la dimension idéologique du discours qu'à sa résonance poétique ou stylistique.

#### **NOTES**

- 1 Voir notamment Isabelle Brian, Prêcher à Paris sous l'Ancien Régime. xvIII<sup>e</sup> xvIII<sup>e</sup> siècle, Paris, Classiques Garnier, « Lire le xvIII<sup>e</sup> siècle », 2014 et Cinthia Meli, Le Livre et la chaire. Les pratiques d'écriture et de publication de Bossuet, Paris, Champion, 2014.
- 2 L'ouvrage connaît un succès important en France et à l'étranger. Il est notamment traduit en italien et en allemand. Marie-Christine Varachaud donne le détail des éditions de la Bibliothèque des prédicateurs aux p. 64-67 de son ouvrage, Le Père Houdry S. J. (1631-1729). Prédication et pénitence, Paris, Bauchesne, « Théologie historique », 1993. Au cours de ce travail, nous nous référerons à l'édition suivante : Vincent Houdry, La Bibliothèque des prédicateurs, qui contient les principaux sujets de la morale chrétienne, Lyon, Antoine Boudet, 22 vol., 1733 (abrégée dorénavant BP). Toutes les références renvoient au tome I<sup>er</sup> sauf mention contraire.

- 3 Dans ses écrits sur l'éloquence sacrée (1689-1726), dont les premiers titres paraissent avant la Bibliothèque, l'abbé Du Jarry proposait déjà une approche littéraire de la prédication, recourant à des étiquettes telles que le « style » ou le « génie ». Mais cette approche est réservée aux oraisons funèbres, dont les indices de littérarité - dimension encomiastique, recherche d'un style élevé, publication systématique après la déclamation -, apparaissent de façon plus évidente que dans le sermon. Sur les discours de Du Jarry, on consultera l'édition critique de C. Meli : Laurent Juillard, abbé Du Jarry, Cinq écrits sur la prédication, Paris, Classiques Garnier, « Bibliothèque du xvii<sup>e</sup> siècle », 2018. Sur les rapports entre éloquence sacrée et littérature, on se référera à Gabriel Aubert, Amy Heneveld et C. Meli (dir.), L'Éloquence de la chaire entre écriture et oralité (XIII<sup>e</sup>-XVIII<sup>e</sup> siècle). Actes du colloque international de Genève, 11-12 septembre 2014, Paris, Champion, « Colloques congrès conf. Le classicisme », 2018. Voir en particulier le chapitre liminaire de C. Meli, « Introduction. Pour une théorie de la littérature prédicative », p. 7-22.
- 4 Voir par exemple le <u>Dictionnaire apostolique plein de dessins pour les mystères (https://numelyo.bm-lyon.fr/f\_view/BML:BML\_00GOO0100137001102247553/IMG\_00000003)</u>, panégyriques, oraisons funèbres, prônes, sermons, exhortations aux personnes ecclésiastiques et religieuses, Lyon, J. Certe, 1679. Le nom de l'auteur n'est pas connu.
- 5 Nous tenons à remercier Cinthia Meli de nous avoir communiqué cette dernière référence.
- 6 Houdry a conscience du tribut qu'il paie à ses prédécesseurs, tout en soulignant le caractère novateur de la *Bibliothèque*, dans ses contenus comme dans ses formes : « Cet ouvrage doit être d'autant mieux reçu des prédicateurs, que jusqu'à présent, il n'en a point paru [...]. Ainsi, je ne crois pas avoir donné un titre trop spécieux à cet ouvrage, en l'appelant la *Bibliothèque des Prédicateurs*. Je dois plutôt craindre qu'on ne m'accuse de l'avoir emprunté de plusieurs autres qui s'en sont servis avant moi, et même dans un pareil dessein ; mais la route différente que j'ai tenue dans l'exécution, l'ordre et la méthode toute particulière d'arranger les matériaux, me sera toujours propre, et paraîtra assez singulière. » (V. Houdry, « Préface », BP, n. p.)
- 7 Ibid.
- 8 Cette étape est cruciale dans la préparation du sermon. C'est sans doute aussi celle qui demande le plus de temps et d'attention. Sur ce point, voir le

- chapitre de Stefano Simiz, « Lire pour prêcher », dans son *Prédication et prédicateurs des villes*. xvi<sup>e</sup>-xviii<sup>e</sup> siècle, Villeneuve d'Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2015, p. 234-242.
- 9 À savoir le manque de connaissances bibliques et les problèmes liés au style, souvent trop scolaire et impropre à la pratique du sermon, qui doit garder quelque chose de la clarté et du sublime des Écritures.
- 10 V. Houdry, « Préface », BP, n. p.
- 11 S. Simiz, « Promesses, imperfections et risques du discours », dans Prédication et prédicateurs..., op. cit., p. 228-234.
- Houdry appuie cet argument dans sa « Préface », rappelant à divers endroits « l'utilité qu'on peut en retirer ».
- 13 Sur la composition du sermon comme assemblage de « points » ou d'unités minimales, on consultera l'article de Christine Noille, « Le montage d'un sermon », Poétique, 179, 2016, p. 15-37.
- 14 V. Houdry, « Préface », BP, n. p.
- Mathilde Bombart et Guillaume Peureux, « Politique des recueils collectifs dans le premier xvII<sup>e</sup> siècle : Émergence et diffusion d'une norme linguistique et sociale », dans Irène Langlet (dir.), <u>Le Recueil littéraire. Pratiques et théorie d'une forme (https://books.openedition.org/pur/32013)</u>, Presses universitaires de Rennes, 2003, « Interférences », p. 239-256.
- Michel Foucault, « Qu'est-ce qu'un auteur ? » [1969], proposé dans l'anthologie d'Alain Brunn, L'Auteur, Paris, GF-Corpus, 2001, p. 76-82.
- V. Houdry, « Second discours préliminaire. Sur la manière d'imiter les bons prédicateurs », BP, p. VII.
- 18 Ibid., p. 1.
- L'évolution stylistique que décrit Houdry correspond aux analyses modernes menées par les historiens de la prédication, et notamment P. Bailey, dans French Pulpit Oratory (1598-1650). A study in themes and styles, with a Descriptive Catalogue of printed texts, Cambridge University Press, 1980. Voir en particulier p. 72 sq.
- 20 Marc Fumaroli, « Christus Orator : les rhétoriques borroméennes (1575-1595) », L'Âge de l'éloquence. Rhétorique et « res literaria » de la Renaissance au seuil de l'époque classique [1980], Paris, Albin Michel, 1994, p. 135-152.
- 21 Florence Vuilleumier, « Les conceptismes », dans M. Fumaroli (dir.), Histoire de la rhétorique dans l'Europe moderne (1450-1950), Paris, PUF, 1999,

- p. 517-537. Sur le rejet du conceptisme en France, voir plus largement les p. 528-531.
- 22 Le choix d'une telle étiquette est évidemment discutable. Cependant, les valeurs qu'on attribue généralement au classicisme le naturel, la sobriété, la clarté rendent bien compte de la spécificité de la prédication des années 1670-1690 en France, et à Paris surtout. Les sermons de Bourdaloue, par exemple, se caractérisent par une certaine symétrie dans la composition, un recours mesuré aux images et une proximité frappante avec les Écritures qu'ils commentent.
- Jean de La Bruyère, « De la Chaire », V, Les Caractères, éd. Patrice Soler, dans Jean Lafond (dir.), Moralistes du xvII<sup>e</sup> siècle, Paris, Robert Laffont, 1992, « Bouquins », p. 933-934.
- Volker Kapp, « L'apogée de l'atticisme français ou l'éloquence qui se moque de la rhétorique », dans M. Fumaroli (dir.), Histoire de la rhétorique..., op. cit., p. 707-786. Voir en particulier les p. 737-747.
- 25 On peut relever, dans la manière de décrire les étapes de l'histoire de la prédication, de nombreux points communs entre la Bibliothèque des prédicateurs et le chapitre « Des Beaux-Arts » du Siècle de Louis XIV de Voltaire. On constatera en outre que les critères sur lesquels s'appuie Houdry l'emphase, la finesse, la méthode, le bon goût, le naturel, etc. correspondent à des catégories que l'histoire littéraire et les manuels scolaires emploient encore aujourd'hui.
- V. Houdry, « Premier discours préliminaire. Sur la manière de prêcher de ce temps », BP, p. IV.
- V. Houdry, « Second discours préliminaire. Sur la manière d'imiter les bons prédicateurs », BP, p. VII.
- 28 A. Compagnon, La Seconde main ou le travail de la citation, Paris, Seuil, 1979.
- 29 V. Houdry, « Second discours... », BP, p. VIII.
- 30 V. Houdry, « Préface », BP, n. p.
- 31 V. Houdry, « Second discours... », BP, p. vii.
- « Notre exil est la punition d'une volonté contraire à la loi de Dieu ; notre retour est la récompense d'une patience soumise à ses ordres. Ah! que cette voie large qui conduit à la mort est facile à distinguer de cette route étroite qui mène à la vie! L'une est toute parfumée de fleurs, l'autre est toute fermée d'épines. Dans celle-là, nous voyons la foule des impies heu-

- reux et florissants, qui tiennent à la main la coupe empoisonnée des plaisirs que Babylone leur présente ; dans celle-ci, nous découvrons la troupe bienheureuse des Justes, qui trempent leur langue dans le calice de Jésus-Christ, par la participation à ses souffrances. » (« Affliction », BP, p. 43)
- 33 Voir par exemple les extraits des p. 94-96 sur l'« Ambition » (t. 1), ou encore, sur la « Prédestination » (t. 7), BP, p. 435.
- Les réflexions qui précèdent à propos de cette tension entre rhétorique sacrée et littérature, sur laquelle la prédication tend à se greffer, prennent appui sur l'ouvrage d'Alain Viala, Naissance de l'écrivain. Sociologie de la littérature à l'âge classique, Paris, Minuit, 1985. Voir en particulier le chapitre « Images d'un champ clos », p. 153-162.
- 35 M. Bombart et G. Peureux, « Politique des recueils collectif... », art. cité, p. 256.
- 36 Houdry cite plusieurs longs passages de son *Traité de l'amitié*. Voir p. ex. la p. 178.
- 37 Ce dernier (1595-1665), évêque de Sarlat puis de Mâcon, ne doit pas être confondu avec son homonyme, le poète Jean de Lingendes (1580-1615), auteur des *Changements de la bergère Iris* (Paris, Toussaint du Bray, 1605).
- « Je me suis abstenu de faire connaître les Auteurs par leur professions, sans les désigner autrement que par leur nom et par leurs écrits, de peur qu'en répétant souvent de tel Ordre, ou de telle profession, on n'en fit comparaison, et qu'on ne s'imaginât que j'aurais voulu marquer par là qu'en matière de Sermons, il y aurait eu plus d'habiles écrivains en un ordre, que dans les autres ; au lieu que ne les indiquant que par leur nom, ou par le titre de leurs ouvrages, j'ai cru que j'éloignerais toute pensée de partialité, dont je n'ai jamais été capable. » (« Préface », BP, n. p.)
- <sup>39</sup> Voir Ralph Dekoninck, Ad imaginem. Statuts, fonctions et usages de l'image dans la littérature spirituelle jésuite du xvII<sup>e</sup> siècle, Genève, Droz, « Travaux du Grand Siècle », 2005.
- 40 À cette époque, la Compagnie de Jésus est notamment prise dans différents conflits, qui l'opposent non seulement aux jansénistes, mais aussi à d'autres ordres religieux, à propos de certains accommodements et syncrétismes religieux qu'autorisent les missionnaires envoyés en Asie ou en Amérique du Nord.
- 41 V. Houdry, « Second discours... », BP, p. vi.

- 42 Houdry cite mot pour mot des lignes du chapitre « De l'imitation » dans le *Traité du Sublime*, Amsterdam, David Mortier, 1718, p. 29 : « De même, ces grandes beautés, que nous remarquons dans les ouvrages des Anciens, sont comme autant de sources sacrées, d'où il s'élève des vapeurs heureuses, qui se répandent dans l'âme des imitateurs, et animent les esprits même naturellement les moins échauffés, si bien que dans ce moment, ils sont comme ravis et emportés par l'enthousiasme d'autrui. »
- 43 V. Houdry, « Second discours... », BP, p. vi.
- L'auteur reprend pour bonne part la préface qui accompagnait une publication plus ancienne, le <u>Traité de la maniere d'imiter les bons predicateurs</u>, avec les tables pour les différens usages qu'on peut faire des sermons sur tous <u>les sujets de la morale chrétienne (https://bit.ly/34i3plJ)</u>, Paris, Jean Boudot, Louis Coignard et Guillaume Vandive, 1702.
- 45 V. Houdry, « Second discours... », BP, p. vIII.
- 46 Ibid.
- 47 La pratique est courante dans les milieux de la prédication. Il n'est pas rare que les orateurs, en particulier les prédicateurs débutants, reprennent intégralement des séquences de discours prêchés par des tiers. De plus, certains tachygraphes ont l'habitude de vendre des copies de sermons prises à l'audition. Échappant au contrôle de leurs auteurs, ces documents pouvaient dès lors servir à des usages illicites. Sur ce point, on lira C. Meli, « Imitation et plagiat », dans Le Livre et la Chaire, op. cit., p. 361-369.
- 48 V. Houdry, « Second discours... », BP, p. vIII.
- 49 Ibid., p. vi.
- 50 Ibid.
- L'imitation suppose une exigence de nouveauté. Sur ce point, voir Roger Zuber, « L'idée d'imitation », dans Les Émerveillements de la raison. Classicismes littéraires du xvii<sup>e</sup> siècle français, Paris, Klincksieck, 1997, p. 163-179.
- 52 V. Houdry, « Second discours... », BP, p. IX.
- 53 V. Houdry, « Préface », BP, n. p.
- 54 Julia Kristeva, La Révolution du langage poétique, Paris, Seuil, 1974.
- 55 C. Meli, « Introduction. Pour une théorie de la littérature prédicative », dans G. Aubert, A.Heneveld et id. (dir.), L'Éloquence de la chaire..., op. cit., p. 21.

Sur quelques fonctions des recueils de sermons (xviie-xviiie siècle). L'exemple de la Bibliothèque des prédicateurs de Vincent Houdry

## **AUTHOR**

Arnaud Wydler

Université de Fribourg / Université Sorbonne Nouvelle Paris 3