Textures
ISSN : 2971-4109
Editeur : Université Lumiére Lyon 2

282024
Mémoire et mémoires

Les descendants du Putumayo. Mémoire,
identite et art contemporain

Los descendientes del Putumayo. Memoria, identidad y arte contemporaneo
Descendants of the Putumayo. Memory, Identity and Contemporary Art

Thibaut Cadiou

@ https://publications-prairial.fr/textures/index.php?id=919

DOI: 10.35562/textures.919

Référence électronique

Thibaut Cadiou, « Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art
contemporain », Textures [En ligne], 28 | 2024, mis en ligne le 11 avril 2024,
consulté le 02 décembre 2025. URL : https://publications-
prairial.fr/textures/index.php?id=919

Droits d'auteur
CCBY 4.0

@ Prairiaf’;

Péle éditorial
Lyon Saint-Etienne



https://publications-prairial.fr/textures/index.php?id=919

Les descendants du Putumayo. Mémoire,
identite et art contemporain

Los descendientes del Putumayo. Memoria, identidad y arte contemporaneo
Descendants of the Putumayo. Memory, Identity and Contemporary Art

Thibaut Cadiou

PLAN

Introduction

Les particularités de la mémoire collective en Amazonie indigene
Identité et culture a travers l'art et la mémoire

Conclusion

TEXTE

Introduction

1 Entre 1900 et 1912, Julio César Arana, le principal baron du
caoutchouc péruvien, établit son empire dans la région de 'Amazonie
située entre les fleuves Putumayo et Caqueta, aujourd’hui territoire
colombien mais a 'époque réclamée par le Pérou et la Colombie. Les
études historiques et anthropologiques parlent d’entre 40 000 et
50 000 morts parmi les indigenes sur les terres controlées par Arana,
et soulignent les conditions inhumaines de I'exploitation du travail :
violence systématique, meurtres, nombreuses formes de tortures,

viols, ritualisation de la violence et déplacements forcés !,

2 Une bibliographie désormais importante existe sur le cycle
économique du caoutchouc dans cette région de '’Amazonie.
Lhistoriographie et l'anthropologie modernes ont cherché a
comprendre comment cet ethnocide a pu avoir lieu?, et ses
conséquences pour ceux qui en furent victimes 3. Les peuples
indigenes de cette région sont des cultures orales, et se transmettent
leurs mémoires a travers récits, mythes, chants, rites et danses.
Outre I'absence de fixation écrite de leur mémoire, les survivants du
genocide et leurs descendants ont longtemps maintenu cette
mémoire secrete, pour des raisons que nous développerons. Leur



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

perspective fut donc exclue du traitement historiographique du cycle
économique du caoutchouc en Amazonie. Lanthropologie joua un

role de transmission de cette mémoire dans I'histoire 4.

3 Parallelement a la publication d'ouvrages et d’articles, incluant des
récits, des témoignages de descendants de survivants du génocide °,
de jeunes peintres huitoto et bora ® ont représenté les mémoires de
leurs peuples.

4 En Amazonie indigene, la mémoire, I'identité et les mythes sont
profondément reliés entre eux, et s'articulent de maniere complexe 7
Nous chercherons a comprendre comment des peintres huitoto et
bora représentent cette mémoire en adaptant les médias de la
peinture et du dessin a leur systéme de pensée.

5 Afin d’analyser les différentes modalités de partage de la mémoire des
groupes indigenes du Putumayo, nous comparerons la transmission
de la mémoire de I'époque traumatique de I'exploitation du
caoutchouc avec celle, actuelle, des mythes et de la cosmologie. Les
pensées mythiques représentent les principales sources de
connaissances et de savoirs dans les cultures indigenes
amazoniennes. Elles sont donc a l'origine des pratiques permettant le
développement humain 8. Nous ticherons de voir de quelle maniére
la mémoire collective et la régénération identitaire, a la suite de
I'expérience d'une époque traumatique, s’articulent par
I'intermédiaire de la création artistique.

6 Dans un premier temps, nous développerons certaines
caractéristiques de la transmission de la mémoire en Amazonie a la
lumiere de réflexions théoriques issues du monde occidental. Dans
un second temps, nous verrons, a travers l'analyse de deux ceuvres,
comment ces spécificités sont transmises a travers la peinture sur
toile par deux peintres indigenes, descendants de victimes du
genocide de la région du Putumayo.

Les particularités de la mémoire
collective en Amazonie indigene

7 Nous allons articuler le traitement de la mémoire en Amazonie
indigene avec les réflexions théoriques produites depuis le



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

9

10

monde occidental °. Notre point de départ sera I'analyse des liens
entre mémoires collectives et individuelles. Maurice Halbwachs écrit,
« La mémoire collective [...] enveloppe les mémoires individuelles,
mais ne se confond pas avec elles 0. » Cette affirmation doit étre
nuanceée et déclinée pour les différentes mémoires qu'entretiennent
les groupes indigenes amazoniens. Les mémoires individuelles, selon
leur domaine - mythologique, traumatique, culturelle, etc. -,
sarticulent différemment avec la mémoire collective. Les cercles de
transmission et les intentions qui la motivent font partie des
principaux €léments de divergence. Les mémoires traumatiques,
comme celle de la période historique du cycle économique du
caoutchouc, sont transmises dans des cadres tres prives,

généralement familiaux .

Les faits douloureux, et tout ce qui ne peut étre diffusé largement
sont placés dans ce que I'ethnologue colombien Juan Alvaro Echeverri
appelle le « panier des ténébres'? ». Le « panier de la vie », en
revanche, contient ce qui doit étre transmis largement aux nouvelles
géneérations, pour le développement du groupe.

Dans ce panier on trouve I'éthique du travail horticole, I'¢ducation
des enfants, la production de nourriture, la célébration des rituels.
L'expression la plus aboutie de ce panier est représentée par les mots
des feuilles de tabac et de coca, avec lesquelles les anciens prennent
soin de la vie et la développent 13,

Le panier des ténebres est associé aux conflits entre les
différents clans.

Les différences ethniques génerent la mémoire des conflits du

passe [...]. La mythologie, pour ces groupes, tient le registre des
événements ou des étres cannibales, maléfiques, assassins et
vengeurs qui tentent de détruire et pervertir la véritable humanité 14,

Le panier de la vie contient les mythes, les histoires, la tradition, le
savoir, qui permettent aux indigenes de vivre avec un niveau suffisant
de ressources, et développer leurs sociétés sur la base des
enseignements liés a leur cosmogonie. La mémoire contenue dans ce
premier panier permet la construction d'une communauteé
rassemblée autour d’'une idéologie morale unifiée. Le panier des



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

11

12

13

14

ténebres, au contraire, contient les éléments qui peuvent conduire les
indigenes a la souffrance, a la discorde et aux conflits internes. Cette
mémoire possede un potentiel destructeur et peut diviser les
groupes. Le panier de la vie est associé a une condition d’abondance,
et celui des ténebres au manque.

Le panier des ténebres ne correspond pas a l'oubli, son contenu est
transmis, car il contient des enseignements. Comme le signale
Tzvetan Todorov, « La mémoire ne soppose nullement a 'oubli. Les
deux termes qui forment contraste sont I'effacement (I'oubli) et la
conservation ; la mémoire est, toujours et nécessairement, une
interaction des deux . » Les deux paniers des cultures indigénes du
Putumayo sont deux formes de mémoires, partagées avec des
finalités différentes, mais avec la méme volonté de perpétuer un
enseignement du passé. Le contenu du panier de la vie est transmis
amplement, dans les contextes ou la communauté affirme sa volonté
de rester unie en tant que groupe. Celui du panier des ténebres
contient également des enseignements pour le groupe, mais son
potentiel destructeur implique une transmission plus prudente.

Signalons que nous traitons ici de mémoire, et non d’histoire, d'apres
la distinction qu'énonce Maurice Halbwachs dans La
mémoire collective :

C'est qu'en général I'histoire ne commence qu’au point ou finit la
tradition, au moment ou s’éteint ou se décompose la mémoire

sociale. Tant qu'un souvenir subsiste, il est inutile de le fixer par
16
.

écrit, ni méme de le fixer purement et simplemen
Cette distinction entre histoire et tradition nous permet
d’appréhender les processus qui amenent les groupes indigenes a
choisir entre la conservation et I'oubli. Maurice Halbwachs définit ici
I'histoire comme la mémoire collective que I'on fixe pour éviter la
disparition. Avant 'appropriation d'outils de fixation de l'oral des
sociéteés occidentales, comme 'écriture ou le dessin figuratif, le
registre de faits historiques, comme nous le comprenons, n'était pas
une pratique commune en Amazonie. A partir du moment ot une
mémoire perdait sa signification pour le présent, elle était oubliée .

En Amazonie, la mémoire se transmet par la parole, le chant, la danse,
et elle est articulée avec les mythes et la cosmologie. Les faits



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

15

16

17

historiques qui sont conservés sont intégrés a la tradition
mythologique. Cette tradition correspond a ce que Halbwachs
appelle mémoire collective, lorsqu’il affirme :

La mémoire collective se distingue de I'histoire au moins sous deux
rapports. C'est un courant de pensée continu, d'une continuité qui
n’a rien d’artificiel, puisquelle ne retient du passé que ce qui en est
encore vivant ou capable de vivre dans la conscience du groupe
qui l'entretient 18,

C'est ainsi que se transmettent et s'actualisent les mythes dans les
cultures amazoniennes : ils servent a expliquer le monde et les
interactions des humains avec ce dernier. Traditionnellement, ils
amenaient des réponses aux questions de subsistances telles que la
maniere de se comporter pour obtenir du poisson et du gibier,
quelles précautions prendre avant de prendre des fruits en forét,
comment rendre hommage aux étres qui régulent la chasse, la péche
et l'agriculture. La mémoire en Amazonie est profondément liée

au territoire 19,

« La mémoire collective prend son point d’'appui sur des

images spatiales ?? », écrit Paul Ricceur. Ce lien entre lieu et mémoire
est tres présent dans les cosmologies amazoniennes. Les indigenes et
leurs territoires se construisent mutuellement, a travers les mythes 2.,
Lanthropologie amazonienne et les discours des indigenes soulignent
I'importance primordiale du territoire pour les cultures autochtones
de cette région %2, Au-dela du lieu ot se trouvent leurs ressources
vitales et culturelles, le territoire est pensé comme un prolongement

de I'étre pour les indigénes %3,

C'est en parcourant le territoire, rendu aux indigenes muinane,
huitoto, bora, murui, nonuya, mirana et andoke en 1988 qu'une partie
importante du travail de mémoire de ces groupes a pu €tre realisée
en Colombie. Lethnologue colombien Juan Alvaro Echeverri souligne
que lorsque I'un des premiers groupes d'indigenes parcourut de
nouveau le territoire ou avaient eu lieu les atrocités du Putumayo,
leur mémoire traumatique se manifesta de maniere douloureuse. 11
écrit, a propos des Muinanes :



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

18

19

20

La génération de Chucho avait été, jusqu’alors, incapable de porter le
poids de tout cela. Aucun d'eux ne se sentait capable d’aller sur
d’anciens lieux importants et faire face a la rage, la sorcellerie et les
pouvoirs qui étaient restés accrochés, disperseés et irrésolus. Ils se
sentaient honteux et impuissants, incapables de rétablir une
connexion, quavec peine ils admettaient nécessaire pour
reconstruire leurs vies - apres tant d'années. Ce pouvoir qu'il leur
manquait en chamanisme et force magique pour négocier avec ce

passé, ils le trouverent de nouveau, de maniere inattendue dans la

nouvelle génération >4,

Cette nouvelle génération a recours aux outils que lui offre la société
moderne pour faire face a ce passé douloureux : écriture,
organisation pragmatique du récit, recueil de témoignages, fixation
des écrits par le dessin et par la peinture. Juan Alvaro Echeverri
souligne que les techniques de traitement de la mémoire des
différentes générations sont compatibles et s'articulent parfaitement.
Nos recherches et entretiens aupres des peintres des

générations actuelles 2> mettent en évidence que I'adoption de
médias et techniques modernes n'entre pas en contradiction avec la
tradition ancestrale. Ces artistes maintiennent la conception
mythologique et cosmologique du territoire, et donc de la mémoire.
Leur travail d'objectivation de certains aspects de leurs mémoires
ancestrales représente une adaptation des méthodes a I'époque et
son contexte politique, social et culturel. Cette pratique, bien
qu'innovante pour les peuples indigénes amazoniens, vise a perpétuer
leurs savoirs et leurs modes de pensée ancestraux.

Rember Yahuarcani, I'un de ces artistes, affirme :

Les mythes sont les fleuves de notre mémoire. Ils sont l'origine. En
eux résident notre passé, notre présent et notre précieux futur. Les
mythes sont les fleuves sur lesquels navigue la mémoire de nos
ancétres, et nous devons y pécher les mots sages de résistance

contre I'oubli, la discrimination et 'exclusion 5.

Ce qui a été conservé du passé, a travers les mythes, est une source
d’enseignement pour les peuples indigenes de 'Amazonie.

Comme le demontre Echeverri, cette organisation de la mémoire est
source de tension, car le panier des ténebres est aussi une force



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

21

22

négative qui, sans étre oubliée ni totalement niée, est écartée des
circuits principaux de transmission de la mémoire. Cela a longtemps
empéché son traitement par le groupe et son articulation avec la
mémoire collective, centree autour des mythes et de la cosmogonie,
comme le soulignent les téemoignages recueillis par Daniel Antonio
Garzon Moreno : « Cétait comme si chacun marchait avec le poids
sur les épaules, la douleur et I'impuissance, mais ne les

exprimait pas?’. » Le poids de cette époque est donc encore ressenti
par les générations actuelles.

Deux facteurs permettent d'expliquer comment et pourquoi ces
nouvelles générations ont décidé de traiter bien plus ouvertement
cette mémoire. D'une part, l'historiographie, apres avoir longtemps
considére les caucheros comme d’héroiques pionniers, mit en
lumiere, au début des années 1990, I'aspect génocidaire du cycle
économique du caoutchouc. Les travaux de cette époque ont
démythifié ce cycle extractif en montrant par exemple son absence
d’impacts positifs sur les économies régionales a long terme 28, Les
travaux historiographiques récents mettent en relief 'absence de voix
indigénes dans les récits du cycle du caoutchouc dans la région

du Putumayo %°. Les nouvelles générations ont souhaité remédier a
cette absence, afin d’articuler leur mémoire avec l'historiographie sur
cette époque.

D’autre part, l'articulation croissante des mondes amazoniens avec la
société occidentale amene les premiers a sapproprier les outils et
supports de communication des seconds. Cela implique la maitrise de
I'espagnol, mais aussi des outils d’expression et de transmission de
connaissances de la société moderne : histoire, littérature, arts
graphiques. Lappropriation de ces outils, dont nous allons voir un
exemple avec la peinture, permet aux indigenes du Putumayo de
sortir I'époque de l'extraction du caoutchouc du panier des ténebres,
et de l'articuler avec la mémoire collective du panier de la vie. Ce
transfert de la mémoire d’'un panier a un autre revét une signification
fondamentalement en accord avec la tradition. Le panier de la vie est
celui qui permet le maintien de la société, son développement et
I'abondance des ressources vitales. Dans le contexte actuel des
peuples Bora, Huitoto, Murui et Muinane au Pérou, ces éléments sont
liés a leur force politique face a la pénétration toujours plus
prononceée de la culture occidentale en Amazonie. La diffusion



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

23

24

25

élargie, par les indigeénes, de la mémoire de I'époque du caoutchouc a
l'intérieur de leur peuple, est aujourd’hui per¢ue comme un moyen de
montrer ce qu'il peut arriver si l'identité du groupe n'est pas assez
forte, si elle n'est pas maintenue :

Cela ne me provoque pas de rage, mais m'incite a dire aux jeunes que
cela ne peut pas nous arriver dans le futur. Que ce type de génocides
ne doit plus arriver et que nous devons nous préparer avec plus
d’identité, de cultures, d'autonomie et de territoire pour pouvoir étre
forts dans le futur 3.

Tzvetan Todorov affirme que le passé ne doit pas étre oublié, il doit
étre traité et assujetti aux besoins du présent, ne pas fomenter la
haine mais permettre de construire quelque chose 3! Les
représentations contemporaines du cycle du caoutchouc par des
artistes indigenes ne s'accompagnent pas d'un discours de colere
envers les sociétés dominantes. Les peintres et les jeunes générations
cherchent a protéger leurs cultures.

En partageant largement leurs mémoires de I'époque du caoutchouc,
les Murui, Huitoto et Bora des anciennes générations craignaient
également d’éveiller les rancceurs entre les différents clans. Les
exploitants du caoutchouc ont utilisé les rivalités entre les groupes,
et familles dans les processus de réduction en esclavage des
indigénes du Putumayo 3. Les rancceurs interclaniques auraient pu
provoquer, des décennies apres le cycle du caoutchouc, des conflits
et des affrontements, et des pertes culturelles plus importantes. Les
productions artistiques contemporaines sont parvenues a mettre en
lumiere les mémoires de cette époque, en évitant les conséquences
négatives inhérentes aux €léments mémoriels du panier des ténebres.
Leur maintien dans ce panier pendant un siecle est peut-étre ce qui a
permis d’éviter que cette mémoire ne génere des conflits.

Il nous semble que la peinture, dans ce cadre, permet d'utiliser un
événement douloureux pour comprendre et réagir face a des
situations présentes. En domestiquant ainsi la douleur, les peintres
indigénes contemporains permettent des analogies avec les
problématiques actuelles, le transformant ainsi en « principe d’action
pour le présent 33 ».



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

26

27

28

Identite et culture a travers l'art
et la mémoire

Voyons maintenant comment la peinture indigene contemporaine
permet, d'une part de faire face ouvertement a cette douleur - la
sortir du panier des ténebres -, et d'autre part de la transformer en
enseignement pour le présent et le futur - la placer dans le panier de
la vie. Les deux ceuvres que nous allons étudier utilisent la
représentation d’éléments culturels centraux des cultures murui et
huitoto pour montrer la permanence et I'évolution de la mémoire.
Dans les deux tableaux, 'époque du caoutchouc est fondatrice et
provoque des phénomenes de destruction et reconstruction
culturelles, marqueés par la résilience.

Paul Ricoeur, dans La mémoire, Uhistoire, l'oubli, souligne qu'il existe
trois fragilités de I'identité en lien avec la mémoire 34, Deux d'entre
elles pourraient, en partie, expliquer les difficultés, voire le refus, des
indigénes du Putumayo a faire face a leur mémoire traumatique. La
premiere fragilité est la confrontation avec autrui, lorsqu’il est
ressenti comme une menace a lI'identité propre. La seconde fragilité,
qui trouve son origine dans la premiere, est celle dune période si
violente quelle en acquiert les caractéristiques d'un acte fondateur,
par les transformations profondes quelle provoque. Lépoque du
caoutchouc fut traumatique sous deux aspects. Elle eut, d'une part,
un caractere génocidaire, comme nous l'avons signalé : il y eut plus de
40 000 morts. D'autre part, cette époque fut aussi celle d'un
ethnocide. Les anciens et les sages, les dirigeants politiques et
religieux, eétaient systématiquement assassinés par les exploitants

du caoutchouc 3°. Aprés le cycle économique, les indigénes
originaires de cette région connurent deux exodes forcés. Une partie
des mythes et des pratiques traditionnelles furent perdus et ne
purent étre retrouvés. Cette violence provoqua une rupture sociale
qui altéra tous les aspects de l'organisation de ces peuples, mettant
ainsi en danger les fondements de leur identité 36,

37 organisée

L'ceuvre de Brus Rubio, Transformacion del pueblo Murui
comme une fresque temporelle, montre les changements qua
traversés ce peuple. La place importante accordée a 'époque de

I'exploitation du caoutchouc, qui occupe la moitié centrale de



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

29

30

I'ceuvre, montre la profonde transformation qu'elle provoqua chez les
peuples du Putumayo. La place centrale accordée a cette époque en
fait le sujet principal de I'ceuvre.

Figure 1: Brus Rubio, Transformacién del Pueblo Murui, 2022.

Avec I'aimable autorisation de I'artiste

Le soldat qui apparait dans le fond, a droite, est une allusion a la
guerre qui opposa le Pérou et la Colombie entre 1932 et 1933, a la
suite de la prise de la ville de Leticia par des Péruviens, civils et
militaires, mécontents du traité Salomon Lozano (1922), signé entre le
Pérou et la Colombie 38, Ce traité fut treés critiqué au Pérou, car en
plus de céder la région entre les fleuves Caqueta et Putumayo
réclamée par les deux pays, le gouvernement péruvien donna a la
Colombie la région du triangle de Leticia. Le Pérou et la Colombie se
disputerent le territoire ancestral d'un vaste complexe culturel de
groupes indigenes, ces derniers n'étant considérés que comme une
main-d’'ceuvre peu coiiteuse, ou gratuite, comprise dans le territoire.
La partie centrale du dessin montre les mauvais traitements infligés
par les exploitants du caoutchouc, mais elle représente surtout
comment survécurent les Murui.

Dans la partie gauche de I'ceuvre, l'artiste représente deux symboles
de la culture murui : la couronne de plumes, et les motifs
géeomeétriques non figuratifs, présents sur la marmite et sur le dos de
la femme au premier plan. La couronne de plume agit comme un fil
conducteur, qui traverse les différentes époques représentées sur le
dessin. Avant l'arrivée des exploitants du caoutchouc, la couronne est
portée par le personnage qui semble étre le guide ou le chef du
groupe. A Iépoque du caoutchouc, au milieu de I'ceuvre et entre les


https://publications-prairial.fr/textures/docannexe/image/919/img-1.jpg

Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

31

32

scenes de violence, le peintre représente au premier plan un
indigeéne, a terre, protégeant cette couronne et 'empéchant de
disparaitre. Un autre personnage la porte ensuite sur la téte, presque
immédiatement sur la droite du précedent. Il porte d'une main le
drapeau peéruvien, et de l'autre releve un Murui. Dans ce tableau, la
couronne de plume possede une forte valeur métonymique. En plus
d’étre un symbole de culture, elle représente, avant tout, I'autorite 39
ce qui dans le monde indigene amazonien est synonyme de
connaissances, de savoirs.

Le personnage qui sauve la couronne représente donc la lutte des
indigénes pour préserver leur connaissance, mais aussi leur
organisation sociale et leur systeme d’autorité. Cette couronne
représente a la fois 'autonomie du peuple Murui et sa

richesse culturelle.

Les exploitants du caoutchouc tenterent de détruire les systemes
sociaux et politiques indigenes, en assassinant systématiquement les
figures centrales telles que les chamans, les sages et les chefs, afin de
soumettre plus facilement les indigenes. Brus Rubio représente ici
que, malgré cette volonté des exploitants du caoutchouc, les Murui
ont su sauvegarder des éléments fondamentaux de leur culture et
leur organisation sociale, et ont pu ainsi perpétuer leurs traditions, et
les faire évoluer. Lartiste signale également que cela a permis aux
Murui de se relever apres 'époque du caoutchouc et de chercher une
forme d’articulation avec la société péruvienne. Lindigéne qui brandit
le drapeau péruvien symbolise la transition entre 'époque du
caoutchouc et 'époque contemporaine. Il est torse nu, comme les
indigénes précédant ce cycle économique. Sa jambe droite est vétue
d’'un pantalon et d'une botte, vétements de la société extérieure a
’Amazonie, associés a 'époque contemporaine. Sa jambe gauche est
celle d'un animal, évoquant ainsi les mythes ancestraux, dans lesquels
les métamorphoses et la transformation des corps occupent une
place importante. Ainsi, I'apparence physique et les habits de ce
personnage montrent son appartenance a plusieurs mondes. La
couronne de plume, qui symbolise 'autorité traditionnelle, indique
que c'est 'héritage murui ancestral qui domine et controle le
phénomene d’hybridation culturelle représenté dans la partie droite
de I'ceuvre.



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

33

34

35

36

Au-dessus de ce personnage se trouvent deux indigenes qui se
tiennent par le bras, commencant une chaine qui va jusqu'a
I'extrémité droite de I'ceuvre. Le premier d'entre eux est vétu de
maniere traditionnelle, tandis que le second porte des vétements
venus de l'extérieur, comme tous les autres personnages de la partie
droite de I'ceuvre. Actuellement, en Amazonie, la grande majorité des
indigenes n'utilisent plus leurs habits traditionnels. En montrant la
continuité entre ces personnages, l'artiste souligne que le
changement vestimentaire n'entraine pas de pertes identitaires.

Le second symbole culturel, les motifs géométriques, est présent
sous forme de peinture corporelle et d'ornements sur les objets de la
vie quotidienne, dans la partie gauche de I'ceuvre. Ces motifs sont
totalement absents de la représentation de I'époque de I'exploitation
du caoutchouc, ce qui montre les phénomenes de perte culturelle
qu'elle provoqua. Ils apparaissent a nouveau a

I'époque contemporaine.

La partie droite de I'ceuvre représente les processus de
reconstruction identitaire et d’hybridation de la société murui,
similaires a ceux de nombreux groupes indigénes amazoniens. Au
centre de cette derniere phase de la chronologie se trouve un
drapeau en partie aux couleurs du Pérou. Le drapeau représente
également des motifs géométriques murui traditionnels, symboles du
processus de récupération culturelle. Sur ce drapeau, Brus Rubio
place la couronne a plume, le peintre signifiant ainsi que ce sont les
Murui qui doivent garder l'autorité sur ces phénomenes
d’hybridation culturelle.

Lutilisation de la peinture corporelle et des motifs non figuratifs dans
leurs usages rituels fut perdue pendant 'é¢poque du caoutchouc. Les
exploitants du caoutchouc obligérent les peuples du Putumayo a
orner leurs corps de ces motifs afin de les photographier et exhiber
leur exotisme et leur sauvagerie 40, Ces images permettaient
également aux exploitants de montrer, par la suite, les vertus
civilisatrices de leurs actions. En forcant les indigenes,
principalement les jeunes femmes, a se peindre en dehors des us
rituels, les exploitants du caoutchouc provoquerent une perte de la
signification de ces motifs 4. Aujourd’hui, les jeunes générations se



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

37

38

réapproprient ces dessins, parfois a 'aide des photographies prises
par les exploitants du caoutchouc, et leur donnent de nouveaux sens.

Dans cette ceuvre, Brus Rubio articule un travail de mémoire avec une
représentation des transformations culturelles que les Murui ont
traversées depuis le début du xx® siecle. Lartiste représente des
éléments culturels qui se sont maintenus, certains qui se sont
transformés et d’autres qui ont disparu. Il illustre ainsi I'évolution de
Iidentité culturelle murui.

Rember Yahuarcani utilise l'univers mythique huitoto pour montrer
cette évolution de Iidentité de son peuple. L'artiste centre son travail
autour de la représentation des mythes du groupe culturel huitoto,
transmis oralement jusqua sa génération. Dans son unique ceuvre
individuelle sur I'époque du caoutchouc, De donde venimos 42, le
peintre choisit d’articuler cette expérience traumatique avec

I'ensemble mythologique de sa culture.

40

41

Le processus creatif de Rember Yahuarcani s'inspire de l'histoire de la
création du monde dans la culture huitoto, et vise a le perpétuer.
Comme dans la grande majorité de ses ceuvres, Rember Yahuarcani
travaille ici a partir d'un fond noir, référence a I'obscurité primordiale
de l'univers, qui précéda toute création. Le vert, le bleu, et le
turquoise, les couleurs qui dominent le tableau font référence au
jardin de Buinaima, le dieu créateur. Dans ce jardin se trouvent des
plantes médicinales qui n'existent pas sur la Terre et qui sont
capables de guérir tous les maux et toutes les maladies. Dans la
cosmologie huitoto, les sept mondes supérieurs sont, dune maniere
genérale, habités par des esprits et des étres dangereux, entretenant
des rapports de prédation avec 'homme. Les étres protecteurs et
créateurs habitent dans les sept mondes souterrains. Buinaima vit
dans le plus bas de ces mondes. En revanche, son jardin est situé dans
le sixieme monde supérieur, entre ceux habités par les esprits
mauvais. Ici, c'est le pouvoir curatif de ce monde que l'artiste invoque
par la prédominance des couleurs du jardin medicinal du

dieu créateur 43.

Si Buinaima est un dieu discret et peu mobile, son épouse Buifiaimo,
se déplace entre les mondes, revétant différentes formes. Sur la terre,



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

42

43

44

elle apparait comme un arbre. Dans le monde aquatique, elle prend la
forme d'un boa et dans les cieux, de la femme arc-en-ciel. Ici, elle
structure l'ceuvre en y étant représentée sous ces trois aspects.

Le tableau est construit en trois plans, délimités par les trois formes
de Buinaimo. Ses aspects célestes et aquatiques se rejoignent,
formant un ovale qui rappelle un ceil et occupe presque l'intégralité
de I'ceuvre. Le regard occupe une place centrale dans ce tableau. Les
deux divinités qui sont en dehors de I'ceil, Aima et Jitoma, dans le coin
supérieur droit sont des protecteurs. Aima est le premier et le plus
respecté des chamans, Jitoma est le pére du feu**. Leur regard, dirigé
vers le spectateur, sont en réalité témoins de 'histoire qui se déroule
dans l'espace central.

Buifaimo, sous sa forme d’arbre, sépare I'espace central, et forme
ainsi la pupille de I'ceil, a I'aspect plus reptilien quhumain, évoquant la
sagesse et la connaissance attribuées au serpent dans le monde
huitoto. Il s’agit peut-étre de l'eeil de Buinaima, dont 'une des formes
est un serpent géant. Les deux cotés de la pupille représentent les
mondes visibles a gauche, et invisibles a droite. Ce dernier est peuplé
d’étres spirituels. IIs sont tous deux inclus dans I'ceil central pour
montrer leur connexion. L'artiste signifie ici que pour voir ce monde
invisible il faut changer de regard.

A gauche de la pupille, I'artiste montre le monde visible, qui relate
I'époque du caoutchouc. Dans la partie inférieure de cet espace, il
représente deux groupes évoquant l'histoire. Sur la droite, juste a
gauche de l'arbre, un groupe navigue, retragant le voyage migratoire
de plusieurs peuples indigenes. Ils furent amenés de force depuis le
Putumayo colombien jusqu'aux rives de '’Ampiyacu, au Pérou, ou ils
résident depuis. Un second groupe, plus a gauche, hisse un drapeau
vert et semble également déplacer le drapeau péruvien. Ce drapeau
vert provient de la bouche ouverte d'un esprit qui pleure, et tous
deux symbolisent la culture et I'identité huitoto. Le peintre
représente l'acte d’'appropriation du territoire sur lequel les indigenes
ont été amenés de force, et la revendication de la création d'une
nouvelle nation huitoto. Les mouvements entre les deux drapeaux
illustrent les dialogues entre les cultures huitoto et péruvienne.
Comme Brus Rubio, Rember Yahuarcani montre que dans le
processus d’hybridation la culture huitoto doit prévaloir sur la culture



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

45

46

47

48

péruvienne, et que la transformation culturelle de son peuple doit
seffectuer selon les termes de ce dernier.

La partie supérieure de I'espace compris entre les trois formes de
Buiniaimo semble faire fusionner les mondes matériels et spirituels,
rappelant leur inséparabilité fondamentale dans les cosmologies
amazoniennes. De plus, l'artiste représente dans le ciel une ouverture
qui prend, a nouveau, la forme d’'un ceil.

Par conséquent, les yeux sont au nombre de trois. Le premier est
celui du spectateur, invoqué par le regard des nombreuses divinités
qui lui font face. Le second est formé par les trois corps de Buinaimo,
et représente le regard de son époux, Buinaima le créateur. Le
dernier, formé par 'ouverture dans le ciel, évoque celui d'esprits ou
de divinités secondaires, mais aussi celui des hommes, puisqu’il est
situé dans le monde terrestre.

Dans ce tableau, l'artiste figure des faits historiques dans un cadre
cosmologique, articulant ainsi les deux. En Amazonie,
traditionnellement, I'histoire au sens occidental du terme n'existe pas,
ce sont les mémoires collectives qui gardent ce dont le groupe doit se
souvenir, afin de se maintenir et se développer. Dans ce tableau,
Rember Yahuarcani signale le caractere fondateur de I'époque du
caoutchouc et de I'exode forcé qui suivit. En incluant cette mémoire
dans I'ensemble cosmologique, il met en exergue son caractere
fondateur et son importance dans le présent.

Conclusion

Dans les deux ceuvres étudiées, les artistes affichent une volonté
commune, celle d'inclure la mémoire traumatique de 'époque du
caoutchouc dans la mémoire collective. Ils s'appuient sur les aspects
les plus fondamentaux des cultures de leur peuple, a leur cosmologie
et leurs récits mythiques. Le mouvement de la mémoire traumatique
du panier des ténebres vers celui de la vie, mouvement symbolique
présent dans les deux ceuvres, consiste a faire l'apprentissage des
enseignements que contient cette mémoire, a les appliquer, et les
partager. Brus Rubio, en représentant les eléments culturels murui et
bora, et Rember Yahuarcani, par la cosmologie huitoto, déclare la
force et la résilience de leur peuple. La mémoire traumatique devient,



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

a travers leur production artistique, un enseignement et une source
de connaissance. De cette facon, les dangers de la mémoire, signalés
par Paul Ricoeur et I'existence du panier des ténebres,

sont confrontes.

BIBLIOGRAPHIE

Presse

« Place-making, World-making : tres artistas Indigenas amazonicos », Artishock,
12 mai 2021, disponible sur : https: //artishockrevista.com /2021/05 /12 /place-makin
g-world-making-tres-artistas-indigenas-amazonicos/ [consulteé le 13 mars 2024].

Références

CAMACHO ARANGO Carlos, El conflicto de Leticia (1932-1933) y los ejércitos de Peru y
Colombia, 2e éd., Lima, Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 2019.

INTERNATIONAL WORK GROUP FOR INDIGENOUS AFFAIRS (IWGIA) /CENTRO
AMAZONICO DE ANTROPOLOGIA Y APLICACION PRACTICA (CAAAP) (dir.), Libro
Azul Britanico. Informes de Roger Casement y otras cartas sobre las atrocidades en el
Putumayo, Lima, 2011.

CHAUMEIL Jean-Pierre, « Guerra de imagenes en el Putumayo », dans CHIRIF
TIRADO Alberto et CORNEJO CHAPARRO Manuel (dir.), Imaginario e imagenes de la
época del caucho. Los sucesos del Putumayo, Lima, Centro Amazoénico de Antropologia
y Aplicacion, Copenhague, International Work Group for Indigenous Affairs, Iquitos,
Universidad Cientifica del Pert, 2009, p. 37-73.

CHIRIF TIRADO Alberto, Después del Caucho, Lima, Lluvia editores, 2017.

CHIRIF TIRADO Alberto et CORNEJO CHAPARRO Manuel (dir.), Imaginario e
imagenes de la época del caucho. Los sucesos del Putumayo, Lima, Centro Amazonico
de Antropologia y Aplicacion, Copenhague, International Work Group for Indigenous
Affairs, Iquitos, Universidad Cientifica del Pert, 2009.

CHIRIF TIRADO Alberto, GARCIA HIERRO Pedro et SMITH Richard Chase, El
indigena y su territorio son uno solo. Estrategias para la defensa de los pueblos y
territorios indigenas en la cuenca amazonica, Lima, OXFAM América, Coordinadora
de las Organizaciones Indigenas de la Cuenca Amazonica, 1991.

CORRA RUBIO Francgois, CHAUMEIL Jean-Pierre, PINEDA CAMACHO Roberto (dir.),
El aliento de la memoria. Antropologia e historia en la Amazonia, Bogota, Universidad


https://artishockrevista.com/2021/05/12/place-making-world-making-tres-artistas-indigenas-amazonicos/

Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

Nacional de Colombia, Centre national de la recherche scientifique, Instituto
Francés de Estudios Andinos, 2012,

DESCOLA Philippe, « Las cosmologias indigenas del Amazonia », dans SURALLES
Alexandre et GARCIA HIERRO Pedro (dir.), Tierra adentro. Territorio indigenas y
percepcion del entorno, Copenhague, International Work Group for Indigenous
Affairs, 2004, p. 25-36.

ECHEVERRI Juan Alvaro, « El cambio climatico como politica, naturaleza y sociedad
en la Amazonia colombiana », dans PALACIO German (dir.), Ecologia politica de la
Amazonia: las profusas y difusas redes de la gobernanza, Bogota, Universidad Nacional
de Colombia, 2009, p. 145-162.

ECHEVERRI Juan Alvaro, « Canasto de vida y Canasto de las tinieblas: memoria
indigena del tiempo del caucho », CORRA RUBIO Frangois, CHAUMEIL Jean-Pierre et
PINEDA CAMACHO Roberto (dir.), El aliento de la memoria. Antropologia e historia en
la Amazonia, Bogota, Universidad Nacional de Colombia, Centre national de la
recherche scientifique, Instituto Franceés de Estudios Andinos, 2012, p. 471-484.

FRANKY Carlos Eduardo, « “Nuestro territorio ya esta ordenado, pero lo estamos
empezando a organizar”: 16gicas territoriales indigenas y ordenamiento territorial en
la Amazonia colombiana », dans ECHEVERRI Juan Alvaro et PEREZ NINO Catalina
(dir.), Amazonia colombiana: imaginarios y realidades. Memorias de la Catedra Jorge
Eliecer Gaitdn, Bogota, Universidad Nacional de Colombia, 2011, p. 253-275.

GARCIA JORDAN Pilar, « El infierno verde. Cauchos e indios, terror y muerte.
Reflexiones en torno al escandalo del Putumayo », Anuario IEHS, n° 8, 1993, p. 73-85,
disponible sur : https: //anuarioiehs.unicen.edu.ar/Files /1993 /004%20-%20Garc%C
3%ADa%20Jord%C3%Al1n,%20Pilar%20-%20E1%20infierno%20verde.%20gauchos%
20e%20indios, %20terror%20y%20muerte.pdf [consulté le 13 mars 2024].

GARZON MORENO Daniel Antonio, Narraciones que rebotan : aproximacion a los
procesos de movilizacion de las memorias del terror del caucho, theése d'anthropologie,
Pontificia Universidad Javeriana, Bogot4, 2012, disponible sur : http: //hdl.handle.ne
£/10554 /10486.

GASCHE Jiirg, « Las comunidades nativas entre la apariencia y la realidad : el ejemplo
de las comunidades huitoto y ocarina del rio Ampiyacu », Amazonia Indigena, n° 5,
1982, p. 11-31, disponible sur : https://amazoniaindigena.equidad.pe/articulo/comuni
dades-nativas-entre-la-apariencia-y-la-realidad-el-ejemplo-comunidades-huitoto-
y-ocaina-del-rio-ampiyacu/ [consulté le 13 mars 2024].

GASCHE Jorge, « La gente del centro y los impactos del caucho », dans CHIRIF
TIRADO Alberto, Después del Caucho, Lima, Lluvia editores, 2017, p. 49-78.

HALBWACHS Maurice, La mémoire collective, édition critique établie par Gérard
NAMER, Paris, Albin Michel, 1997 [1950].

PENNANO Guido, La economia del Caucho, Iquitos, Centro de Estudios Teologicos de
la Amazonia, 1988.


https://anuarioiehs.unicen.edu.ar/Files/1993/004%20-%20Garc%C3%ADa%20Jord%C3%A1n,%20Pilar%20-%20El%20infierno%20verde.%20gauchos%20e%20indios,%20terror%20y%20muerte.pdf
http://hdl.handle.net/10554/10486
https://amazoniaindigena.equidad.pe/articulo/comunidades-nativas-entre-la-apariencia-y-la-realidad-el-ejemplo-comunidades-huitoto-y-ocaina-del-rio-ampiyacu/

Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

RICOEUR Paul, La mémoire, Uhistoire, U'oubli, Paris, Le Seuil, 2000.

TAUSSIG Michael T., Chamanismo, colonialismo y el hombre salvaje. Un estudio sobre
el terror y la curacion, trad. VALENCIA GOELKEL Hernando, Bogota, Norma, 2002
[1987].

TODOROV Tzvetan, Les abus de la mémoire, Paris, Arléa, 1995.

VIVEIROS DE CASTRO Eduardo, « Perspectivo y multinaturalismo en la Ameérica
Indigena », dans SURALLES Alexandre et GARCIA HIERRO Pedro (dir.), Tierra
adentro. Territorio indigenas y percepcion del entorno, Copenhague, International
Work Group for Indigenous Affairs, 2004, p. 37-80.

YAHUARCANI Rember, « Los rios de nuestra memoria », Mundo amazonico n° 5,
2014, p. 197-209, disponible sur : https: //revistas.unal.edu.co/index.php/imanimund
o/article /view /45796 [consulté le 13 mars 2024].

NOTES

1 International Work Group for Indigenous Affairs (Iwgia) /Centro
Amazoénico de Antropologia y Aplicacion Practica (Caaap) (dir.), Libro Azul
Britanico. Informes de Roger Casement y otras cartas sobre las atrocidades en
el Putumayo, Lima, 2011 ; Michael Taussig, Chamanismo, colonialismo y el
hombre salvaje. Un estudio sobre el terror y la curacion, trad. Hernando
Valencia Goelkel, Bogota, Norma, 2002 [1987].

2 Pilar Garcia Jordan, « El infierno verde. Cauchos e indios, terror y muerte.
Reflexiones en torno al escandalo del Putumayo », Anuario IEHS, no 8, 1993,
p. 73-85.

3 Alberto Chirif Tirado, Después del Caucho, Lima, Lluvia editores, 2017.

4 Voir par exemple : Michael Taussig, Chamanismo, colonialismo vy el
hombre salvaje, op. cit. ; Pilar Garcia Jordan, « El infierno verde », op. cit. ;
Alberto Chirif Tirado et Manuel Cornejo Chaparro (dir.), Imaginario e
imagenes de la época del caucho. Los sucesos del Putumayo, Lima, Centro
Amazonico de Antropologia y Aplicacion, Copenhague, International Work
Group for Indigenous Affairs, Iquitos, Universidad Cientifica del Pert, 2009.

5 Voir par exemple les ouvrages cités dans les notes 1 a 4.

6 Le nom Huitoto est dépréciatif, il leur fut donné par des groupes rivaux.
Aujourd’hui, le gouvernement péruvien reconnait le terme Murui-Muinane,
pour remplacer Huitoto. D’apres le peintre Rember Yahuarcani, qui se
présente comme Huitoto, les Murui et les Muinane sont deux clans, et ne
représentent pas I'ensemble du groupe. Selon le peintre, le choix de


https://revistas.unal.edu.co/index.php/imanimundo/article/view/45796

Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

I'appellation Murui-Muinane invisibilise les autres clans, minoritaires, dont
celui dont il fait partie, le clan du Héron Blanc - Garza Blanca. Dans ce texte
nous maintiendrons le terme Huitoto, pour étre en adéquation avec les
propos de Rember Yahuarcani, l'artiste Huitoto dont nous analysons ici

le travail.

7 Gasché Jurg, « Las comunidades nativas entre la apariencia y la realidad :
el ejemplo de las comunidades huitoto y ocarina del rio Ampiyacu »,
Amazonia Indigena, n° 5, 1982, p. 11-31; Juan Alvaro Echeverri, « Canasto de
vida y Canasto de las tinieblas: memoria indigena del tiempo del caucho »,
Francgois Corra Rubio, Jean-Pierre Chaumeil, Roberto Pineda Camacho (dir.),
El aliento de la memoria. Antropologia e historia en la Amazonia, Bogota,
Universidad Nacional de Colombia, Centre national de la recherche
scientifique, Instituto Franceés de Estudios Andinos, 2012, p. 471-484.

8 Gasché Jurg, « Las comunidades nativas entre la apariencia y la

realidad », op. cit. ; Juan Alvaro Echeverri, « El cambio climatico como
politica, naturaleza y sociedad en la Amazonia colombiana », dans PALACIO
German (dir.), Ecologia politica de la Amazonia: las profusas y difusas redes de
la gobernanza, Bogota, Universidad Nacional de Colombia, 2009, p. 145-162.

9 Les réflexions sur les mémoires produites en Amérique latine se
centrent sur des contextes, lieux ou époques particuliers. Nous avons donc
recours a la production académique occidentale.

10 Maurice Halbwachs, La mémoire collective, édition critique établie par
Gérard Namer, Paris, Albin Michel, 1997 [1950], p. 98.

11 Juan Alvaro Echeverri, « Canasto de vida y Canasto de las tinieblas »,
op. cit.

12 Ibid.

13 Ibid., p. 479 (nous traduisons) : « A este Canasto pertenecen la ética del
trabajo horticola, la crianza de los ninos, la produccion de comida, la
celebracion de los rituales. La expresion mas lograda de este Canasto es la
Palabra de tabaco y coca, con la cual los mayores cuidan e incrementan la
vida. »

14 Ibid., p. 479-780 (nous traduisons) : « Las diferencias étnicas generan la
memoria de conflictos del pasado [...] La mitologia, para estos grupos,
mantiene el registro de los eventos de seres canibales, malignos, asesinos y
vengativos que tratan de destruir y pervertir a la verdadera humanidad. »

15 Tzvetan Todorov, Les abus de la mémoire, Paris, Arléa, 1995, p. 14.



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

16 Maurice Halbwachs, La mémoire collective, op. cit., p. 130

17 Francois Corra Rubio, Jean-Pierre Chaumeil, Roberto Pineda

Camacho (dir.), El aliento de la memoria. Antropologia e historia en

la Amazonia, Bogota, Universidad Nacional de Colombia, Centre national de
la recherche scientifique, Instituto Francés de Estudios Andinos, 2012.

18 Maurice Halbwachs, La mémoire collective, op. cit., p. 131.

19 Alberto Chirif Tirado, Pedro Garcia Hierro et Richard Chase Smith, El
aliento de la memoria. Antropologia e historia en la Amazonia, Bogota,
Universidad Nacional de Colombia, Centre national de la recherche
scientifique, Instituto Francés de Estudios Andinos, 2012.

20 Paul Ricoeur, La mémoire, Uhistoire, l'oubli, Paris, Le Seuil, 2000, p. 200.

21 Philippe Descola, « Las cosmologias indigenas del Amazonia », dans
Alexandre Suralles et Pedro Garcia Hierro (dir.), Tierra adentro. Territorio
indigenas y percepcion del entorno, Copenhague, International Work Group
for Indigenous Affairs, 2004, p. 25-36 ; Eduardo Viveiros De Castro,

« Perspectivo y multinaturalismo en la América Indigena », dans Alexandre
Suralles et Pedro Garcia Hierro (dir.), Tierra adentro. Territorio indigenas y
percepcion del entorno, Copenhague, International Work Group for
Indigenous Affairs, 2004, p. 37-80.

22 Alberto Chirif Tirado, Pedro Garcia Hierro et Richard Chase Smith, El
indigena y su territorio son uno solo. Estrategias para la defensa de los
pueblos y territorios indigenas en la cuenca amazdnica, Lima, OXFAM
América, Coordinadora de las Organizaciones Indigenas de la Cuenca
Amazonica, 1991.

23 Carlos Eduardo Franky, « “Nuestro territorio ya esta ordenado, pero lo
estamos empezando a organizar”: l6gicas territoriales indigenas y
ordenamiento territorial en la Amazonia colombiana », dans Juan Alvaro
Echeverri et Catalina Pérez Nino (dir.), Amazonia colombiana: imaginarios y
realidades. Memorias de la Catedra Jorge Eliecer Gaitan, Bogota, Universidad
Nacional de Colombia, 2011, p. 253-275.

24 Juan Alvaro Echeverri, « Canasto de vida y Canasto de las tinieblas »,

op. cit., p. 476 (nous traduisons) : « La generacion de Chucho habia sido
hasta entonces incapaz de lidiar con todo esto. Ninguno de ellos se sentia
capaz de ir a los antiguos lugares y enfrentar la rabia, brujeria y poderes que
habian quedado regados, sueltos y sin resolver. Se sentian avergonzados y
sin fuerza, incapaces de restablecer una conexién que penosamente



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

reconocian era necesaria para reconstruir su vida -después de

tantos afios-. Ese poder que les faltaba en chamanismo y fuerza magica
para negociar ese pasado, lo encontraron de nuevo, de una manera
inesperada, en la nueva generacion. »

25 Les peintres dont nous analysons les ceuvres dans ce texte sont nés en
en 1984 (Brus Rubio) et 1986 (Rember Yahuarcani).

26 Rember Yahuarcani, « Los rios de nuestra memoria », Mundo amazonico
n° 5, 2014, p. 198 (nous traduisons) : « Los mitos son los rios de nuestra
memoria. Son vida. Son el origen. En ellos esta nuestro pasado, presente y
nuestro preciado futuro. Los mitos son los rios donde navega la memoria de
nuestros abuelos y alli debemos pescar las palabras sabias de resistencia
contra el olvido, la discriminacion y la exclusion. »

27 Daniel Antonio Garzon Moreno, Narraciones que rebotan: aproximacion a
los procesos de movilizacion de las memorias del terror del caucho, these
d’anthropologie, Pontificia Universidad Javeriana, Bogota, 2012, p. 54 (nous
traduisons) : « Era como si cada quien anduviera con el peso en la espalda, el
dolor y la impotencia pero no lo expresaba. »

28 Guido Pennano, La economia del Caucho, Iquitos, Centro de Estudios
Teologicos de la Amazonia, 1988.

29 Alberto Chirif Tirado et Manuel Cornejo Chaparro (dir.), Imaginario e
imagenes de la época del caucho, op. cit.

30 Daniel Antonio Garzéon Moreno, Narraciones que rebotan, op. cit., p. 31
(nous traduisons) : « No me da rabia, me da animo para decirles a los
muchachos que esto no nos puede pasar en el futuro. Que este tipo de
genocidios no debe pasar y que debemos prepararnos mucho mas con
identidad, cultura, autonomia y territorio para poder ser fuertes en el
futuro. »

31 Tzvetan Todorov, Les abus de la mémoire, op. cit.

32 Michael Taussig, Chamanismo, colonialismo y el hombre salvaje, op. cit. ;
Alberto Chirif Tirado et Manuel Cornejo Chaparro (dir.), Imaginario e
imagenes de la época del caucho, op. cit.

33 Tzvetan Todorov, Les abus de la mémoire, op. cit., p. 31.
34 Paul Ricoeur, La mémoire, Uhistoire, loubli, op. cit., p. 98-99.

35 Alberto Chirif Tirado, Después del Caucho , op. cit.



Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

36 Jorge Gasché, « La gente del centro y los impactos del caucho », dans
Alberto Chirif Tirado, Después del Caucho, Lima, Lluvia editores, 2017, p. 49-
78.

37 Brus Rubio est un peintre a la double ascendance. Sa mere fait partie du
peuple Bora, tandis que son pere faisait partie du peuple Murui.
Contrairement a Rember Yahuarcani, Brus rejette le terme huitoto et se
considere comme Murui (et Bora).

38 Carlos Camacho Arango, El conflicto de Leticia (1932-1933) y los ejércitos
de Peruy Colombia, 2e éd., Lima, Universidad Nacional Mayor de San
Marcos, 2019.

39 Entretien avec l'auteur de I'ceuvre, Pucaurquillo, Pérou, juin 2022.

40 Jean-Pierre Chaumeil, « Guerra de imagenes en el Putumayo », Alberto
Chirif Tirado et Manuel Cornejo Chaparro (dir.), Imaginario e imagenes de la
época del caucho. Los sucesos del Putumayo, Lima, Centro Amazonico de
Antropologia y Aplicacion, Copenhague, International Work Group for
Indigenous Affairs, Iquitos, Universidad Cientifica del Peru, 2009, p. 37-73.

41 Linterdiction de célébrer leurs rituels ainsi que I'assassinat des
dirigeants furent les autres éléments qui causerent la perte du sens de
ces motifs.

42 Voir l'oeuvre dans « Place-making, World-making : tres artistas
Indigenas amazonicos », Artishock, 12 mai 2021.

43 Entretien avec l'artiste, Lima, aott 2022.

44 Commentaires de 'ceuvre sur
https: //artishockrevista.com /2021/05 /12 /place-making-world-making-
tres-artistas-indigenas-amazonicos/.

RESUMES

Francais

L'époque du cycle économique du caoutchouc (1880-1920) dans la région
amazonienne du Putumayo représenta un traumatisme pour les peuples
indigenes, qui furent réduits en esclavage, assassinés ou déplacés de leur
territoire. Ce texte analyse le traitement de la mémoire traumatique par les
survivants et leurs descendants. Il cherche d’abord a voir comment les
théories occidentales sur la mémoire s’articulent avec les pratiques
ancestrales de ces peuples, pour ensuite analyser deux ceuvres, un tableau


https://artishockrevista.com/2021/05/12/place-making-world-making-tres-artistas-indigenas-amazonicos/
https://artishockrevista.com/2021/05/12/place-making-world-making-tres-artistas-indigenas-amazonicos/
https://artishockrevista.com/2021/05/12/place-making-world-making-tres-artistas-indigenas-amazonicos/

Les descendants du Putumayo. Mémoire, identité et art contemporain

et un dessin, réalisés par des artistes contemporains, descendants des
victimes du génocide du Putumayo.

Espanol

La época del ciclo economico del caucho (1880-1920) en la region
amazonica del Putumayo represento un traumatismo para los pueblos
indigenas ya que fueron esclavizados, asesinados y desplazados de sus
territorios. Analizamos el tratamiento de la memoria traumatica por los
supervivientes y sus descendientes. Buscamos primero ver como las teorias
occidentales sobre la memoria se articulan con las practicas ancestrales de
esos pueblos, luego analizamos dos obras, un cuadro y un dibujo, realizados
por artistas contemporaneos, descendientes de las victimas del genocidio
del Putumayo.

English

The rubber economic period (1880-1920) in the Amazonian lands of the
Putumayo represented a traumatic memory for their indigenous people,
who went through slavery, murder and enforced resettlement. This text
analyses how the traumatic memory is handled by the survivors and their
descendants. It first searches to articulate western theories about memory
with the ancestral practices of these people, after which it analyses two
pieces of art, a painting and a drawing, produced by contemporary artists,
descendants of the victims of the genocide.

INDEX

Mots-clés
mémoire, indigene, peinture, mythe, identité

Keywords
memory, indigenous, painting, myth, identity

Palabras claves
memoria, indigena, pintura, mito, identidad

AUTEUR

Thibaut Cadiou

Université Lumiéere Lyon 2, LCE (Lettres et civilisations étrangeéres), F-69007
Lyon, France, t.cadiou@univ-lyon2.fr
IDREF : https://www.idref.fr/260103942



https://publications-prairial.fr/textures/index.php?id=932
mailto:t.cadiou@univ-lyon2.fr

